
  

 

R e v i s ta  d e  PAT R I M O N I O  C u lt u r a l  

Patrimonio Cultural y Espiritualidad . Volumen 1  
RED 
B L tín  

Septiembre-Diciembre 2025  



2 

 
 

B o l e t í n  e n  R e d  
R e v i s t a  d e  P a t r i m o n i o  C u l t u r a l    

Año 6 
Etapa 3 
Número 29 . Volumen 1 
Septiembre-Diciembre 2025 

E q u i p o  E d i t o r i a l  

Fabiola Velasco Pérez 
Dionys Rivas Armas 
Octavio Sisco Ricciardi 
 

C o l a b o r a d o r e s  d e  e s t a  e d i c i ó n  

Natchaieving Méndez Blanco 
Orlando Araque Pérez 
Nélida Réquiz Sayago 
Hernán Romero 
Nora  Espinel Solano 
Ismenia de Lourdes Mercerón 
Omar Vázquez Heredia 
Emmanuel Silva Horváth 

 

P o r t a d a  

Pedro Centeno Vallenilla (1899-1988) 
S/T. Oleo sobre Tela. Roma, 1932. 99,5 x 89 cms  
Fuente: Catálogo de https://resetgallery.com/ 
 

 
 
Depósito Legal Nº: MI2020000579       
ISSN: En proceso  

La Revista de Patrimonio Cultural Boletín en Red no se compromete con las opiniones emitidas por los autores de los 
contenidos publicados, quienes son los únicos responsables de sus escritos, los cuales son divulgados con el propósito de 
generar el debate en torno al conocimiento libre. 

Todos los documentos publicados en la Revista BOLETÍN en RED N° 29-1 se distribuyen bajo la Licencia Creative Commons 
Atribucion – No Comercial - Compartir Igual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0). Se puede copiar, distribuir y comunicar 
este contenido, siempre que se reconozca la autoría original, no se utilice con fines comerciales y se comparta bajo la 
misma licencia que la obra original. 



3 

 

Sumario 

55 Editorial   

66 
Natchaieving Méndez Blanco  
Un café con el Buen Vecino 
Entrevista a San José Gregorio Hernández. El apóstol de la Ciencia 

1616 
Orlando Araque Pérez 
Descubriendo el Espíritu del Lugar: Patrimonio cultural y espiritualidad  
en Venezuela desde una perspectiva interpretativa  

2424 Dionys Rivas Armas  
Aportes sobre el Culto a María Lionza: Práctica viva en la voz de sus devotos 

3434 
Nélida Josefina Réquiz Sayago 
El Niño Dulce de Los Andes: Espiritualidad, identidad y devoción popular en 
torno al Santo Niño Jesús de Boconó 

4444 
Hernán romero 
Festividad de San Benito de Palermo: Patrimonio Espiritual de las tierras 
Zulianas y Andinas 

5252 
Nora Ectsabeth Espinel Solano 
Mi encuentro con Jesús 

5656 
Ismenia de Lourdes Mercerón 
La espiritualidad, sabiduría femenina en la Regla de Osha Ifá: Reflexiones 
subjetivas, miradas otras 

6060 
Omar Vázquez Heredia  
Estado y sociedad venezolana ante el denominado patrimonio religioso 
católico y evangélico Desde 2019 a 2025 

6868 
Emmanuel  Alexander Silva Horváth 
Lo que más me gusta de la tradición de San Juan Bautista de Choroní  

7070 
Referencias:  Audiovisual 
Virgen del Valle "Patrona de Oriente" 

7171 Lecturas sugeridas: Complementarias 
José Gregorio Hernández. Elementos de filosofía 

7272 Ediciones anteriores de la Revista Boletín en Red 

7474 
Convocatoria a la próxima edición:  
Boletín en red Nº 30.  Patrimonio Cultural en la música 



4 

 

BOLETÍN en RED es un medio de difusión relacionado al campo del patrimonio cultural venezolano y 
nuestro americano. Es una iniciativa de construcción colectiva de los miembros de la Red de Patrimonio 
de Venezuela, con el apoyo del Programa en Ciencias de la Conservación del Patrimonio Cultural de la 
Dirección de Sociopolítica y Cultura de la Fundación Instituto de Estudios Avanzados – IDEA, ente 
adscrito al Ministerio del Poder Popular para Ciencia, Tecnología e Innovación de la República 
Bolivariana de Venezuela. 

R E D p a t r i m o n i o . V E  

Observatorio de Patrimonio Cultural 



5 

 

Editorial 
 

L as "cosas del espíritu" se refieren a una dimensión de la vida más allá de lo físico, 
enfocadas en valores y verdades como guía divina, por eso las “tradiciones espirituales” 
son sistemas de creencias y prácticas (como oración, meditación, rituales, peregrinaciones, 
procesiones) que orientan a las personas a conectar con lo trascendente, dar sentido a la vida y 
manejar transiciones, abarcando religiones organizadas, creencias populares, espiritualidades o 
practicas íntimas que buscan el bienestar y la conexión profunda con el “ser” mismo o un poder 
superior, estructuradas a través de enseñanzas de maestros, gurús, sacerdotes, chamanes, 
textos sagrados o experiencias personales para fomentar la identidad cultural y personal a lo 
largo del tiempo. 

En este Boletín, que ya alcanza el número 29, hemos desarrollado el tema del patrimonio 
cultural y la espiritualidad, logrando de igual manera que en la edición anterior dos volúmenes 
editables por la cantidad de colaboraciones recibidas de las manos de los miembros de la 
REDpatrimonio.VE, que se han expresado desde sus lugares de enunciación, mostrándonos 
diversas miradas sobre la temática planteada.   

Sus invaluables reflexiones despliegan un acercamiento muy genuino de la espiritualidad 
presente y viviente de nuestro patrimonio cultural venezolano. Las reflexiones y los testimonios 
de los devotos y creyentes de cada una de las manifestaciones espirituales desarrolladas en 
esta publicación, enriquecen ese trascender obligatorio de nuestros saberes patrimoniales.  

En el cuerpo de esta edición hallamos pasajes elaborados desde la imaginación, como la  
relevante entrevista realizada por Natchaieving Méndez a San José Gregorio Hernández que, 
con dulzura y elocuencia el santo narra su vida desde la ciencia y la religiosidad. Más adelante 
se despliegan ensayos y textos de opinión que emergen desde la rigurosidad del ejercicio 
investigativo, revelando aportes teóricos, como lo muestra Orlando Araque, a partir del análisis 
de las cartas internacionales del patrimonio cultural y un excelente ensayo sobre el papel del 
Estado y la sociedad venezolana ante el referido patrimonio religioso católico y evangélico, 
escrito por Omar Vázquez Heredia. 

También se reflejan las reflexiones sostenidas de Dionys Rivas Armas sobre el culto a 
María Lionza o las consideraciones de la sabiduría femenina en la Regla de Osha Ifá, 
presentadas por Ismenia Mercerón, en contraste a las celebraciones de base religiosa cristiana 
en su sincretismo con las culturas propias y africanas planteadas por los aportes de Nélida 
Réquiz, Hernán Romero y del niño Emmanuel Silva, que exaltan festividades tales como el Santo 
Niño Jesús, San Benito de Palermo y San Juan Bautista. Así mismo la percepción personal de 
Nora Espinel, que relata su experiencia en busca de un encuentro con Jesús.   

Este ejercicio editorial nos ha dejado claro que la espiritualidad es un componente 
fundamental de la cultura humana de lo terrenal y lo celestial, a menudo entrelazando lo ritual 
colectivo con la búsqueda individual de bienestar y propósito.  

En el próximo volumen develaremos otros pasajes sobre la espiritualidad en el patrimonio 
cultural. 

Equipo Editorial  



6 

 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  

Un café con el 
Buen Vecino 

Entrevista a San José Gregorio Hernández 

el apóstol de la ciencia 

Natchaieving Méndez Blanco* 
Venezuela 

Mural “Homenaje a San José Gregorio Hernández” (2025), realizado por Alejandro Molina,“Hamk Trazos”, sobre las 
fachadas de las casas del barrio caraqueño de Petare. Fuente:  www.mundour.com  

                              “En una conversación imaginaria, el 

primer santo venezolano reflexiona sobre 

su vida, la unión de fe y ciencia, y el deber 

de servir a los enfermos” 



7 

 

 

 

 

P ara muchos venezolanos, San José 
Gregorio Hernández es tan cercano que incluso lo 
tutean. Algunos le llaman “Goyo”, “Goyito” y 
desde hace casi un siglo es referencia cuando 
existe alguna petición que requiera una 
intervención divina, especialmente si se trata de 
la salud. 

Trajeado de blanco, con bata de médico o 
traje formal negro, con su característico sombrero 
negro, maletín y bigote bien cuidado, este santo 
venezolano, el primero junto a Santa Carmen 
Rendiles, ha estado por décadas en la mesita de 
noche, el altar en la sala y hasta en el chiste 
cariñoso cuando el susto ha pasado: “Ay gracias 
Goyito, me echaste una mano”, se dice. 

¿Cuántas conversaciones no habrá tenido 
San José Gregorio Hernández en vida y cuántas 
después del término de su mortalidad? Antes de 
ser canonizado por el Papa León XIV el pasado 19 
de octubre de 2025, este trujillano para el 
imaginario colectivo ya era parte de los seres 
elevados a los altares, aunque la Iglesia Católica 
no lo hubiese oficializado. 

Muchas biografías lo describen como un ser 
sencillo, humanitario, detallista y respetuoso, 
como la idiosincrasia del andino. Un ser cercano 
con entrega hacia los más necesitados. Con ese 
humor ligero que a muchos venezolanos describe 
y a la vez, con la rigidez, disciplina y precisión que 
ser médico requiere. 

Bajo esta premisa, esta entrevista 
cualitativa conversacional imaginaria juega a 
sentarlo de frente. Lo espero, sentada en un 
banquito de madera, en el largo zaguán de su 
casa en La Pastora, Caracas, donde atendía a los 
enfermos.  

Más que hacer una semblanza solemne de 
este científico y santo, en función a la biografía 
escrita por Rafael Ramón Castellanos: El 
milagroso médico de los pobres en Isnotú (2022) y 
otros trabajos de su vida y obra encontrados en el 

ecosistema digital, esta entrevista presenta las 
posibles respuestas de aquel hombre sencillo, de 
carcajada discreta, con sentido del humor tan 
humano que en su eternidad permite sonreír 
mientras se le pide un milagro. 

Así, en este viaje imaginario, lo recibo 
poniéndome de pie y estrechando su mano, la 
cual extiende gentil y cariñosamente. Me recibe 
con una sonrisa y colocando su mano sobre mi 
mejilla derecha, me saluda como un padre al 
recibir a un niño. Me invita a que me siente, me 
ofrece un café, el cual no desprecio porque “un 
café no se le niega a nadie, menos a un santo”, 
pienso. Me mira expectante y con dulzura, con 
una serenidad que evoca el mar en calma y con 
una paz que da sosiego a algún tipo de nervio o 
miedo que cualquier periodista siente al estar 
frente a un nuevo entrevistado. 

Gracias por este tiempo que se toma para 
recibirme y responderme 

¡La gracia de Dios sea contigo, hija mía! El 
honor es todo mío. Es un verdadero gozo para mí 
poder compartir un poco de la luz que el Señor me 
permitió vivir. Recuerda, siempre el tiempo 
dedicado a la caridad, al servicio, a la búsqueda 
de la verdad y la fe, nunca es tiempo perdido. 

¿Doctor, santo, “Médico de los pobres”? Si 
pudiera escoger usted mismo su apodo ¿cuál se 
pondría y por qué? 

Quizás escogería el de “Médico de los 
pobres”, aunque le confieso que me conformaría 
con que me llamaran simplemente “buen vecino”. 
Este nombre vino de la gente, no de mí, cuando 
visitaba las casas humildes de los pacientes que 
no podían pagar.  Muchos de ellos solo dejaron en 
mi mesa un poco de café, algunas frutas o una 
buena palabra como: “Dios se lo pague”. 
Ciertamente fui doctor, hombre de ciencia, pero 
nunca olvidé que mi primer deber ante la 
medicina era el de esforzarme en aliviar, 
acompañar y tratar dignamente a quienes lo 
necesitaban, sin importar si tenían recursos o no. 

Si pudiera presentarse hoy ante quienes leen 
esta revista especializada en patrimonio 
cultural, ¿cómo le gustaría que lo 

*Profesora en Educación Integral, Comunicadora Social, Doctora en Patrimonio Cultural; cuentacuentos, titiritera, 
escribidora e investigadora curiosa de todas las rarezas y certezas del mundo. Correo-e: natchaieving@gmail.com 

O b s e r v a t o r i o  d e  P a t r i m o n i o  



8 

 

recordaran? 

Como un venezolano sencillo, un médico al 
servicio de Dios que trató de unir la ciencia con la 
ayuda al más desposeído. Un hombre de un 
pueblo de gente amable, humilde y respetuosa: 
Isnotú. Un cristiano al servicio de las causas del 
Padre al que reconocía en cada enfermo que 
atendía y por eso lo trataba con respeto y ternura 
pues, atender al prójimo significa ayudar al Señor 
mismo. Un trujillano que aprendió y aplicó el 
principio de que la ciencia sin compasión es acción 
vacía. 

Ciertamente fui médico, profesor, pero 
todos esos títulos solo tenían sentido cuando 
aliviaba el sufrimiento del hermano, escuchaba a 
quien lo necesitaba, como usted, aunque no 
tuviese con qué pagar. En muchos casos yo 
compraba las medicinas porque nada era más 
importante para mí que el bienestar del prójimo 
como bien lo dijo Cristo: “amarás a tu prójimo 
como a ti mismo", el segundo gran mandamiento 
que nos enseñó el hijo del Padre hecho hombre y 
que está en los Evangelios de Mateo 22:39 y 
Marcos 12:31. Solo cumplí y aun lo hago, con la 
ley máxima de Dios. 

Usted me dice que esta revista trata sobre el 
patrimonio, entonces me gustaría ser recordado 
como parte de ese patrimonio espiritual de 
Venezuela, con la esencia de ser venezolano: 
alguien que intentó vivir con honradez, estudiar 
con disciplina y amar a la gente sin distinciones. 
Que mi nombre sea símbolo de unión, encuentro, 
solidaridad, servicio y esperanza para quienes me 
invocan y recuerdan. 

Isnotú y el destino: la misión del 29 de 
junio 

¿Qué significó Isnotú para usted? 

Isnotú, el pueblo que me vio nacer un 26 de 
octubre de 1864. Mi primera escuela y mi casa 
para siempre, aunque la vida me llevó a Caracas y 
a Europa, para mí fue un templo abierto en el que 
las montañas, las casas sencillas y la candidez de 
la gente colman el ambiente de humildad, de 
belleza, de dignidad silenciosa y solidaridad.  

Allí aprendí a mirar el mundo con gratitud y 
a reconocer en cada mañana y persona la 
presencia de Dios. El tesoro en el que se cultivó la 

fe profunda de mi madrecita Josefa Antonia, 
quien durante los seis años que compartió 
conmigo el mundo de los vivos, además de 
hablarme de su tierra Barinas, me enseñó a rezar, 
a orar, a hablar con Dios antes que hablar. Las 
calles que me recuerdan la rectitud y constancia 
de mi padre, Benigno Hernández Manzaneda, 
quien además de mercancías secas también tuvo 
la osadía de ofrecer productos farmacéuticos a 
falta de médico que pudiese ver a la gente del 
pueblo. 

¿Qué representa para usted la fecha 29 de 
junio? 

El 29 de junio para mí es una fecha partida 
en tres, pero unida por la misma gracia. Ese día de 
1888, Aníbal Dominici, mentor, padre de uno de 
mis mejores y más apreciados amigos, como 
rector de la Universidad Central de Venezuela me 
otorgó el título de Doctor en Ciencias Médicas. 
Justamente me graduaba de médico en uno de los 
momentos más difíciles del país, a mi tierra había 
llegado la epidemia de la fiebre amarilla o vómito 
negro y yo deseaba socorrer a mi gente, a mis 
paisanos. Así que este título era el inicio de la 
misión que Dios me asignó en la Tierra: el servicio 
a los enfermos, especialmente a los más humildes. 
Para mí el estudio y el servicio era una forma de 
oración y por eso lo practicaba vehemente y 
fervientemente. 

Y mira las casualidades del destino, ese día 
se honra a San Pedro y San Pablo, dos pilares de 
nuestra fe cristiana. El primero representa la 
firmeza y el segundo la entrega total al Evangelio, 
dos visiones que traté de cumplir en vida. 
Graduarme ese día fue una señal de que la 
voluntad de Dios era cumplir mi profesión desde 
la ciencia y la fe, ser un buen médico y a la vez un 
mejor cristiano cada día. 

También fue la fecha de su muerte ¿cierto? 

Ciertamente hija, el 29 de junio de 1919 fue 
el día en el que el Señor me llamó a su presencia, 
de vuelta a casa, el día de mi paso de la vida 
terrenal al Hogar del Padre. Era tarde, fui a 
comprar unas medicinas que necesitaba una 
paciente que no tenía para comprarlas, estaba 
muy enferma y no podía moverse, por lo que 
decidí ir yo mismo a llevárselas. Estaba cruzando 
la calle en la esquina de Amadores, en La Pastora, 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o   



9 

 

Caracas, pensaba en muchas cosas, iba en mi 
diálogo interno y no vi el vehículo que me 
atropelló. 

Para mí esto fue producto del gran misterio 
de la Providencia Divina. Esta fecha, describió mi 
existencia terrenal desde la misión de San Pedro y 
San Pablo: firmeza en el estudio científico y 
entrega a la palabra del Padre. Es como si toda mi 
vida, desde el inicio de mi vocación hasta el 
momento de mi muerte, estuvo bajo la protección 
divina y el servicio. Mi vida terminó en el 
cumplimiento de mi deber como médico y 
cristiano, no pude desear una forma más 
coherente de partir. 

Formación para cumplir la voluntad 
del Padre 

El doctor San José Gregorio Hernández me 
pide una pausa para atender una causa urgente 
de sanación. Con solemnidad, sencillez y 
serenidad se retira del espacio en el que 
conversamos, para luego volver con una sonrisa 
en su rostro y una luz que ilumina más su 
presencia. 

Doctor, ¿por qué decidió ser médico? 

Mira, a mí me gustaba estudiar mucho. 
Tuve un excelente maestro: Pedro Celestino 
Sánchez, él enseñaba con cariño y mucha 
dedicación en la escuela de Isnotú. Me esmeraba 
tanto que, cuando cumplí 13 años, el maestro le 
dijo a mi papá que no tenía más qué enseñarme y 
le sugirió que me enviase a Caracas para ampliar 
mis conocimientos.  

En ese momento quería estudiar Derecho, 
me gustaba todo esto de las leyes, pero mi papá 
me hizo ver la enorme falta que le hacía al pueblo 
no tener médicos que curaran a las personas 
enfermas, por lo que entonces me incliné por esa 
vocación: servir a través de la medicina. 

¿Qué significó para usted, cuando apenas tenía 
13 años, viajar y vivir lejos de su familia en una 
ciudad como Caracas? Hasta el momento solo 
había visto montañas, caseríos, ahora estaba 
en la capital ¿qué sintió? 

¡Imagínate! ¡Qué miedo! ja,ja,ja Había una 
mezcla de emociones en ese momento. Sentía la 
alegría de conocer la capital, para cualquier 

muchacho de un caserío era un reto ir la principal 
ciudad del país, pero también había tristeza 
porque era la primera vez que me apartaba de mi 
cobertizo familiar: de mi padre, mis tías, mis 
hermanitos, mi madrastra, mis amigos, mi gente. 
Recuerdo que salí de madrugada con los 
generales Jesús Romero y Francisco Vásquez, que 
esa noche se habían quedado en la casa. La 
travesía fue larga y cansona: una hora para pasar 
por Betijoque, luego pasar por los llanos y pasar 
la noche en La Ceiba; esperar la piragua al día 
siguiente para ir por el lago con destino a 
Maracaibo donde tardamos, al menos, 48 horas 
para ir a Curazao y de allí a La Guaira, de ahí 
iríamos hacia Caracas por el Camino de los 
españoles. Seguro ya te cansaste ¿verdad? 
ja,ja,ja. Imagínate un niño de 13 años, el traslado 
no era como ahora que tienen otros transportes y 
carreteras. 

Cuando llegué a la ciudad apenas pude 
darle un vistazo porque me llevaron directamente 
al famoso Colegio Villegas, donde estudié 
gramática castellana y obtuve el diploma y el 
premio por destacarme en las materias que cursé. 
Además, por ser un internado, viví por algunos 
años después del bachillerato por desempeñarme 
como Inspector de Vigilancia. De no conocer 
nada, después me sabía cada rincón de Caracas, 
una ciudad de gente gentil y de calles muy 
aseadas. 

¿Cómo llegó a estudiar en París y cómo vivió 
su formación allí? ¿Es verdad que al regresar 
a Venezuela usted trajo el primer microscopio 
y fue pionero en los estudios de inmunología 
en el país? 

Cuando me gradué de médico tenía 23 años 
y decidí devolverme a mi pueblo para ayudar a mi 
gente, ejercer la profesión allí. Pude hacerlo con 
limitaciones, no solamente por los problemas 
políticos que existían en esa época, sino porque la 
gente había puesto su fe en otras creencias y 
prácticas médicas tradicionales para solucionar 
sus problemas de salud. Entonces regreso a la 
capital y el presidente de aquella época ¿cómo se 
llamaba?  

Doctor Juan Pablo Rojas Paúl 

¡Claro! ¿Cómo se me va a olvidar? Gracias 
por recordármelo, bueno, el doctor Rojas Paúl 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o  



10 

 

Casa Museo de San José Gregorio Hernández. La Pastora, Caracas.  
Fuente:  https://haimaneltroudi.com/de-visita-en-la-casa-de-jose-gregorio-hernandez-el-santo-del-pueblo/ 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o   



11 

 

decreta la construcción de un nuevo Hospital 
Nacional, allí estuve, así como dando clases en la 
Universidad Central pues yo egresé como uno de 
los mejores estudiantes, hasta que se dio la 
oportunidad y me concedieron una beca por 
excelente desempeño. Viajé a Francia, a la 
Escuela de Medicina de París, era noviembre de 
1889 ¡Un pichoncito de médico! Ahí cursé tres 
períodos de preparación formal hasta 1891, lo 
que ahora se llaman posgrado. 

Bueno, esa fue una época muy 
enriquecedora porque tuve la oportunidad de 
relacionarme con grandes hombres de la medicina 
experimental para la época, aquí en Venezuela 
aún nos faltaba un poco en la materia. Estuve 
bajo la tutela de Charles Richet, quien ganó el 
Premio Nobel de Medicina en 1913; también 
compartí con Émile Duval y Ernest Straus, ellos me 
iniciaron en los métodos modernos de fisiología, 
histología y bacteriología. 

Para mí era una gran responsabilidad 
cumplir con la confianza que depositaron en mí al 
otorgarme esa beca, por eso absorbía todo lo que 
podía, cuestionaba y le daba un sentido para 
aplicarlo a la realidad venezolana de ese 
momento. Me vinculé con las técnicas de cultivo 
microbiano, tinción celular y experimentación 
fisiológica que aún no se practicaban en América 
Latina, siempre traté de mantener el rigor, la 
disciplina, la búsqueda de la verdad, a mirar con 
profundidad. 

Entonces cuando regresé tenía muchas 
cosas que enseñar y fundé en la UCV las cátedras 
de Histología Normal y Patológica, Fisiología 
Experimental y Bacteriología. Me traje de París, se 
me encomendó también la tarea pues de traer, un 
equipo de laboratorio como el de la Universidad 
de París. 

Allí entonces trajo al país por primera vez un 
microscopio ¿cierto? 

Exactamente, entre el equipo se incluía un 
microscopio y con él inicié a mis estudiantes en el 
cultivo y coloración de microbios, para estudiar y 
buscar soluciones a las enfermedades que por 
esta causa ocurrían en el país. Como le dije, en 
esa época aún las personas buscaban la medicina 
empírica y los curanderos para solucionar sus 
males, había que buscar formas efectivas. 

Conexión entre ciencia y fe 

Me llama la atención que un hombre de ciencia 
también se le vincula con eso que no es visible, 
quizás hasta paranormal que solo se llega a 
través de la fe. Siendo un científico de 
vanguardia en su tiempo. ¿Cómo vivió la 
relación entre ciencia y fe? 

Nunca las vi como enemigas, siempre supe 
que todo lo que hacía desde la ciencia tenía un 
origen y un destino conforme al servicio de Dios, 
yo solo fui un instrumento para que se hiciera su 
voluntad. La ciencia me enseñó a mirar el entorno 
desde lo que no se puede ver, desde la paciencia; 
me instruyó en la disciplina del método, en no 
conformarme con una explicación absoluta, sino 
que había formas terrenales, no descubiertas, 
para aliviar o sanar el sufrimiento del hermano.  

La fe siempre me abrió los ojos a ver una 
solución en cada diagnóstico. Percibir al ser 
humano como un hermano con una historia, con 
miedo y con esperanza. Mientras en la 
universidad nos iniciábamos en los nuevos saberes 
de la medicina experimental, yo sentía que 
estudiar era un modo de agradecer a Dios el don 
que nos da encontrar las formas de aliviar el dolor 
ajeno y la inteligencia para entender mejor su 
creación. Tener fe fue concebir la vida desde 
diferentes dimensiones: el dolor, la esperanza, la 
muerte, el amor de una madre por su hijo 
enfermo, un ámbito que ningún microscopio 
puede medir, pero que son tan reales como lo que 
ves en un laboratorio. 

Cuando partí al hogar del Señor, entonces 
comprobé que hay situaciones que escapan del 
protocolo clínico y que los médicos no pueden 
alcanzar. Entonces pude seguir mi labor desde lo 
que llaman “milagros” o “favores” que comienza 
en donde termina el alcance de un colega en el 
mundo de los vivos y que solo se accede por 
medio de la fe en Dios. 

En vida hice lo humanamente posible por 
aliviar el sufrimiento, con los conocimientos más 
avanzados que pude adquirir, ya lo que no podía 
explicar desde mi mortalidad quedaba en manos 
del que todo lo puede y se le pide con humildad 
para que interceda. Ahora puedo ver lo que un 
médico mortal no logra determinar. Por ejemplo, 
sé que usted ahorita usted tiene un dolor, una 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o  



12 

 

presión en el pecho ¿verdad hija? 

¡Sí! ¿Cómo lo supo? 

Porque ahora veo más allá de lo que se me 
dice o se me presenta; quizás siempre lo hice, 
pero ahora tengo más facilidad para saberlo 
porque mi amor al otro ya traspasa la 
materialidad del cuerpo.  

Lo que usted tiene ocurre con mucha 
frecuencia, a mí también me pasó y tiene que ver 
con una inquietud profunda entre el alma y el 
cuerpo. Eso me ocurrió cuando pensaba sobre mi 
vocación, luego de que en 1908 solicitara permiso 
a la universidad para dedicarme a la vida 
religiosa, un período muy concreto y muy humano 
de mi vida. En ese momento viajé a Italia para 
ingresar en el monasterio de la Cartuja de 
Farneta, en la Toscana. Allí tomé el nombre de 
Fray Marcelo, decidido a probar si el llamado a la 
vida religiosa era verdaderamente el mío. Traté 
de adaptarme durante nueve meses al silencio, al 
clima frío, a una disciplina física y espiritual 
fuerte, siempre manteniendo el rigor y la entereza 
que me caracterizaba. Pero mi salud empezó a 
quebrantarse hasta el punto de que el padre 
superior juzgó prudente que dejara los hábitos y 
regresara a Venezuela para recuperarme 

Entonces, como todo mortal, con cierta 
angustia, algo de tristeza, tuve que aceptar que 
debía retornar sin saber cómo iba a unir mi deseo 
de consagrarme a Dios con la bata blanca y desde 
los salones de la Universidad Central, en un país 
que enfrentaba una crisis nacional, epidemias, 
carencias en los hospitales. 

Veía la impotencia de mis colegas que no se 
bastaban para atender a tantos enfermos pobres. 
Fue allí cuando sentí ese nudo en el pecho que 
usted tiene hija y lo entendí: todo era voluntad de 
Dios, debía buscar el trabajo espiritual en mi 
acción, redoblar mis esfuerzos con oración y 
confianza en que yo no era dueño de los 
resultados, sino un servidor limitado a la voluntad 
del Padre. Así que confíe hija, siempre lo que 
ocurre tiene un propósito, haga su labor hasta 
donde pueda con compromiso y vocación 
entendiendo que solo el Señor tiene la última 
palabra y él es el único qué sabe el porqué de lo 
que hace: deje todo en sus manos. Respire, si 
suelta alguna lagrimita no se preocupe, eso limpia 

y confíe en Dios, él tiene el control. 

Gracias doctor, me alivia mucho sus 
palabras (le dije luego de llorar un rato)  

                         Imagino que así les hablaba a sus pacientes, 
especialmente a los pobres a quienes atendía sin 
cobrar ni un bolívar. 

¿qué le enseñaron ellos? 

Hija, la enfermedad siempre trae un dolor 
físico y también un desasosiego del espíritu, por 
eso el médico que no sepa dar consuelo y 
esperanza, siempre aplicará una ciencia hueca e 
incompleta. En vida siempre procuré hablar a mis 
pacientes con la misma sencillez y ternura con la 
que te hablo a ti, porque en cada enfermo del 
cuerpo, de la mente o del espíritu veo a un Cristo 
sufriente. 

Los pobres fueron los grandes maestros que 
me enseñaron lo que la universidad no impartía ni 
se imparte y que bien mi madrecita Josefa y mi 
padre Benigno iniciaron. Me mostraron la 

Casa Museo de San José Gregorio Hernández. La Pastora, Caracas.  
Fuente:  https://haimaneltroudi.com/de-visita-en-la-casa-de-jose-gregorio

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o   



13 

 

auténtica humildad, porque cuando el que sufre 
no tiene recursos se entrega totalmente a la 
voluntad de Dios y las manos del médico. Lo ven a 
uno más allá de un título, nos convertimos en un 
instrumento de la Divina Misericordia, como debe 
ser. 

Muchos de mis pacientes pobres tenían una 
riqueza espiritual inquebrantable y una dignidad 
admirable. Ellos me mostraron que la verdadera 
riqueza no está en los bienes del mundo sino en 
los que atesora el alma. Me mostraron que, para 
ser médico, antes se debe ser apóstol de la 
caridad, del amor al prójimo sin pretensiones, y 
que si se obra de esa manera la recompensa es 
inmediata: la alegría de aquella persona y la 
retribución de un afecto desinteresado. 

Apóstol y artista: música, baile y la 
lucha contra la epidemia de 1918 

Un pajarito me comentó que usted estuvo muy 
vinculado con la música ¿Qué lugar ocupó en 
su vida? 

¡Ah, pero ese pajarito es un buen 
mensajero! Ja,ja,ja. Me alegra que te sople datos 
verdaderos. Cuando estuve en el Colegio Villegas 
aprendí teoría y solfeo y también estudié un poco 
de piano, bajo la guía de Juan Bautista Calcaño. 
Para mí la música fue un refugio, la alegría 
serena, el alimento para el alma. Tocar piano era 
como rezar con los dedos, por eso lo hacía en mis 
tiempos libres. 

Cuando cursaba el segundo año de 
medicina, logré comprar un armonio, que es como 
un órgano pequeño. Lo tenía en la habitación en 
la que viví entre 1883 y 1884, en Madrices a 
Ibarra ¿sabe? Además de las clases para tocar 
este instrumento, estudié canto y cuando 
terminaba mis clases, iba a mi habitación y 
practicaba canto junto con el armonio. 

Me gustaba interpretar música clásica y 
sacra, la del Padre; pero también la de salón de 
grandes compositores de finales del siglo XIX. Le 
cuento, que cuando visitaba los domingos a mi 
amigo Santos Dominici, una de sus hermanas, 
Inés, se sentaba conmigo en el piano y lo 
ejecutábamos a cuatro manos para deleitar la 
tertulia. ¡Qué tiempos! Eso les encantaba mucho 
a mis amigos, pero sobre todo a mí, tanto era así 
que aceptaba las invitaciones a sus fiestas 
familiares para amenizarlas. Disfrutaba tanto la 
música como practicar la medicina y servir al 
necesitado. 

En mi casa en La Pastora, de San Andrés a 
Desbarrancado, donde también atendía a mis 
pacientes, antes de iniciar la consulta, un poco 
para calmar su angustia y la sus familiares 
mientras esperaban en los bancos de madera, les 
tocaba algunas piezas en el piano y en el violín… 
ah porque te dije que también tocaba violín 
¿verdad? 

No doctor, ¿en serio tocaba también violín? 

Sí, aprendí cuando estuve estudiando en 
París, me compré uno que luego regalé a uno de 
mis hermanos. Aportaba al mundo con el análisis 
de la ciencia, curaba a los enfermos con mis 
conocimientos médicos y también aliviaba los 
males que son del alma con la música. 

Doctor, el mismo pajarito me dijo que a usted 
le encantaba bailar y los hacía muy bien ¿es 

Casa Museo de San José Gregorio Hernández. La Pastora, Caracas.  
-gregorio-hernandez-el-santo-del-pueblo/ 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o  



14 

 

cierto? 

Ja,ja,ja ¡Pero que pajarito pá chismoso! 
Pues sí, disfrutaba compartiendo con los amigos 
en los salones bailando valses, danza, mazurca, 
polca. Las muchachas me esperaban para bailar, 
entonces creo que lo hacía bien ¿verdad? ja,ja,ja. 
Debo confesar que, en mi juventud, la afición al 
baile y a la música me ayudó mucho a atenuar la 
rigidez del estudio, la disciplina y el servicio. Tanto 
en mis primeros años en Isnotú y luego como 
estudiante en Caracas era una actividad común y 
disfrutada, fui un muchacho como todos, con 
ganas de compartir. 

¿Cómo enfrentó la epidemia de 1918? 

Fue terrible hija, un momento de gran 
prueba y dolor para Venezuela y la humanidad. La 
enfrenté con ciencia, con fe en Dios y apoyado en 
su palabra, siempre con la caridad en ayudar al 
necesitado, sin descanso. 

Como investigador en Bacteriología e 
Historiología mi primera reacción fue estudiar y 
entender la enfermedad para combatirla, aunque 
sabíamos que era un virus silencioso y difícil. 

Recuerdo que junto a otros colegas como el 
doctor Luis Razetti, hombre honorable como 
muchos otros, alcé mi voz para alertar que lo que 
estaba matando a la gente no era la gripe, sino la 
miseria, la falta de higiene y la absoluta pobreza 
en la que vivía la mayoría de nuestra población. 

No me importaba el riesgo de contagio, ni la 
hora, mi deber era estar junto al enfermo, 
comprarle con mis propios recursos la medicina y 
llevarle no solo el tratamiento que le aliviara, 
también el consuelo y la esperanza en la palabra 
de Cristo. 

Para muchos de los moribundos y sus 
familias, mi presencia era un bálsamo, les 
recordaba la misericordia de Dios y los ayudaba a 
prepararse para el encuentro con el Padre. 

Mensaje a la juventud médica y deseo 
por Venezuela 

Ante tantos avances de la ciencia, una nueva 
pandemia que acaba de pasar y una sociedad 
que no es igual a la de usted cuando estuvo 
con vida en este espacio temporal, ¿qué le diría 
hoy a los médicos y médicas jóvenes de 
Venezuela? 

En ese momento, San José Gregorio hizo 
una respiración profunda y fijó la mirada por unos 
segundos en el horizonte, como evocando más de 
un siglo de historia. 

¡Ay hija! No es una respuesta sencilla de 
resumir pues, ciertamente, tu mundo no es igual 
al que viví, así que cuestionar alguna práctica o 
forma de hoy quizás pudiese parecer hasta 
injusta. Sin embargo, aunque la ciencia ha 
cambiado, la sociedad no es la misma, la 
naturaleza del sufrimiento si es igual en toda la 
historia de la humanidad; pruebas del Padre para 
que aceptemos con humildad su voluntad y 
confiemos en su magnificencia. 

Si un médico, o médica como usted dice, de 
mi amada Venezuela me escuchara o leyera lo 
primero que tendría que decirle es que sean 
apóstoles de la ciencia, que valoren un 
conocimiento y una tecnología que yo solo pude 
soñar en mi época, y que entiendan que la ciencia 
y los avances no se detienen, por eso nunca 
pueden dejar de estudiar. La grandeza de un 
científico es reconocer con humildad que siempre 
hay algo nuevo por descubrir y que aprender para 
servir mejor a la sociedad. 

Usen esta maravillosa ciencia heredada con 
una ética ferviente, la tecnología siempre debe 
estar al servicio de la humanidad y no al revés. La 
vida, de principio a fin, es sagrada y a ella nos 
debemos. 

No permitan que la prisa y la búsqueda del 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o   



15 

 

perfeccionismo y la eficiencia del mundo moderno 
les enfríe el corazón. En medio de una cirugía, una 
resonancia, una consulta hay un alma asustada, 
el ser humano no es una máquina biológica, es un 
reservorio de historia, sentimientos, nobleza y 
quizás algo de miseria, pero esto último no debe 
sugestionarles en el ejercicio de su labor. 

Todo trabajo tiene un valor, es cierto, los 
años de estudio, las noches de desvelo, los libros, 
hay que vivir la profesión con dignidad, pero que 
esto no les nuble el alma y les haga olvidar a los 
más pobres. Aún en nuestra Venezuela, la pobreza 
sigue siendo una herida abierta y hay quienes no 
tienen nada. El servicio desinteresado, con la 
misma ética y esmero que en un privado, no es 
una opción: es un deber moral y profesional. 

Entiendo que las dificultades por las que 
atraviesa nuestro país son complejas y la 
tentación de buscar otros territorios es fuerte, 
pero les ruego desde la gracia del Padre: sirvan a 
la Patria, el juramento hipocrático también tiene 
eco profundo en la tierra que los vio nacer y que 
los necesita como un instrumento de Dios, con 
talento y compromiso. 

Nuestra fe tiene que ser el impulso, el 
motor, que les dé la fuerza para luchar cada día 
contra el desaliento, la indolencia, las almas 
corrompidas por la ambición, la desesperanza y la 
enfermedad. Sean puentes entre los avances 
científicos y pónganse en las manos del Padre. 
Que cada uno de ustedes sea una verdadera, un 
verdadero siervo de Dios en el hospital, en el 
Centro Diagnóstico Integral, en la calle de su casa, 
donde le toque servir. 

Me es difícil cerrar esta entrevista 

Siempre estaré cuando necesites. Ora, cierra 
los ojos, mira más allá del cielo, conéctate 
conmigo y tu energía interna, ahí estaré yo para 
aliviar las penas no solo físicas, sino aquellas del 
alma que no se ven, pero se sienten. 

Si pudiera formular un deseo para Venezuela y 
para su gente, ¿cuál sería?  

En ese momento, el doctor San José 
Gregorio Hernández junto sus manos. Su 
presencia se iluminó mucho más y el ambiente se 
sintió más ligero, como si hablara con palabras 
que solo el alma y el amor pueden descifrar. 

Mi deseo más ferviente para mi amada 
Venezuela y cada venezolana y venezolano es que 
se recupere la armonía, el amor entre hermanos, 
el reconocimiento y la esperanza en el otro y que 
esté profundamente cimentada en la caridad 
cristiana. 

Hay que respetar la dignidad, trabajar 
unidos por erradicar la miseria, conseguir una 
buena salud y educación gratuita para todas y 
todos, sin distinción. Que el humor, la solidaridad, 
la preocupación por el otro que nos caracteriza 
como venezolanas y venezolanos siga siendo la 
referencia con las que se recuerde nuestro 
gentilicio, independientemente se esté en 
cualquier rincón del mundo.  

Que todos se aprendan a escuchar con 
respeto, reconocimiento, sin etiquetas, ni rencores 
para reafirmar y valorar el pueblo grande que 
fuimos, somos y seremos para construir un bien 
común.  

Para el corazón de cada venezolana y 
venezolano, mi deseo es que se comprenda que el 
remedio para todos nuestros males no está solo 
en la economía o la política, sino en el amor al 
prójimo, y que la fe no se quede solo en el templo, 
sino que se manifieste activamente en la calle, en 
el vecindario y en el hospital. 

Pido al Señor que nos conceda la unión del 
espíritu y el sacrificio por el prójimo, que este 
deseo se convierta en una oración constante en tu 
corazón. 

Amén querido San José Gregorio 
Hernández, muchas gracias 

Que así sea hija, lectora o lector que hoy 
lees y me escuchas en tus pensamientos… 

U n  c a f é  c o n  e l  b u e n  v e c i n o  

La espiritualidad es un componente fundamental de la 
cultura  
Fuente: Imágenes de esta página. Google.com 



16 

 

Orlando Araque Pérez*  
México 

Descubriendo el 
Espíritu del Lugar 

Patrimonio cultural y espiritualidad  
en Venezuela desde una perspectiva 

interpretativa  

Parque Nacional Canaima. Venezuela 
Fuente: https://www.elrincondesele.com/salto-angel-canaima-venezuela/ 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  



17 

 

O p i n i ó n   .   I n v e s t i g a c i ó n  

* Arquitecto del la USB-Venezuela. Maestro en Acondicionamiento y Diseño Turístico del Patrimonio Histórico Cultural y 
Natural-ILCATUR. Maestro en gestión cultural y del patrimonio UB-España. Miembro Patrimonio-AIP de España, Caribe-IPAL, 
Museos-ICOM,  Sitios-CARIMOS y  Social-ISTO. Correo-e: ojaraque@gmail.com  

 
“Consultemos en todo al genio del lugar: 

él dice si las aguas se elevan o se caen,  
o ayuda a las colinas ambiciosas a  

escalar el cielo,  
o extrae del valle teatros envolventes,  

él convoca al paisaje, atrae  
los claros que se abren,  

une los bosques serviciales, y  
hace variar las sombras,  

a veces frustra las intenciones  
y a veces las orienta, 

pinta cuando plantamos  
y diseña cuando trabajamos” 

 

Alexander Pope, 1731 

 

E l patrimonio cultural contemporáneo 
ya no puede comprenderse exclusivamente desde 
la materialidad de los bienes heredados. En las 
últimas décadas, los debates internacionales 
impulsados por organismos como el Consejo 
Internacional de Monumentos y Sitios, ICOMOS, 
han consolidado una visión integral del 
patrimonio, en la cual los valores simbólicos, 
espirituales y sociales adquieren un papel central 
en la construcción de significados y en los 
procesos de conservación. En este contexto, la 
espiritualidad emerge como un componente 
estructural de la identidad patrimonial, entendida 
como un legado material, natural e inmaterial 
que una generación recibe de sus ancestros y 
transmite a las siguientes, ofreciendo claves de 
interpretación del mundo, de la vida y de la 
relación entre las comunidades y su territorio. 

Venezuela, país de profunda diversidad 
cultural, geográfica y simbólica, constituye un 
escenario privilegiado para analizar la relación 
entre patrimonio cultural y espiritualidad. Desde 
los paisajes sagrados indígenas hasta los centros 
históricos coloniales, pasando por santuarios 
religiosos, manifestaciones rituales y espacios 
naturales cargados de significados trascendentes, 
el territorio venezolano alberga múltiples 

expresiones del denominado espíritu del lugar. 
Este concepto, desarrollado y sistematizado en 
documentos recientes, permite aproximarse al 
patrimonio no solo como objeto de conservación, 
sino como experiencia viva, social y espiritual. 

Es bueno reflexionar sobre la noción de 
espíritu del lugar aplicada al patrimonio cultural 
venezolano, a partir de los principios establecidos 
en la Carta de Ename para la interpretación de 
lugares del patrimonio cultural (2005), la Carta 
ICOMOS para la interpretación y presentación de 
sitios del patrimonio cultural (2008) y la 
Declaración de Quebec sobre la preservación del 
espíritu del lugar (2008). A través de estos marcos 
conceptuales, se analizan diversos sitios 
patrimoniales de Venezuela que poseen una 
marcada dimensión espiritual, destacando la 
importancia de su interpretación, transmisión y 
salvaguarda desde una perspectiva integral y 
participativa. 

Espiritualidad y patrimonio cultural 

La espiritualidad, en el ámbito del 
patrimonio cultural, no se limita a la práctica 
religiosa institucionalizada. Comprende un 
conjunto amplio de creencias, valores, memorias, 
rituales, saberes ancestrales y formas de relación 
simbólica con el entorno, que otorgan sentido y 
profundidad a los lugares patrimoniales. Desde 
esta perspectiva, la espiritualidad se manifiesta 
tanto en bienes materiales (templos, santuarios, 
cementerios y paisajes culturales), así como en 
expresiones inmateriales (festividades, 
peregrinaciones, mitologías, prácticas rituales) 
que configuran la identidad colectiva de las 
comunidades. 

La Declaración de Quebec (2008) define el 
“espíritu del lugar” como el conjunto dinámico de 
elementos materiales e inmateriales que 
confieren significado, valor, emoción y misterio a 
un sitio. Esta definición enfatiza la naturaleza 
relacional y viva del patrimonio, reconociendo 
que el espíritu del lugar es construido y 
reconstruido continuamente por los actores 
sociales que lo habitan, lo usan y lo interpretan. 
En consecuencia, la conservación patrimonial no 



18 

 

D e s c u b r i e n d o  e l  e s p í r i t u  d e l  l u g a r  

puede desligarse de la salvaguarda de las 
prácticas espirituales y simbólicas asociadas a los 
lugares. 

La Carta de Ename (2005) y la Carta para la 
Interpretación y Presentación de Sitios del 
Patrimonio Cultural (2008) refuerzan esta visión 
al señalar que la interpretación patrimonial debe 
abordar la totalidad de significados de un sitio, 
incluyendo sus dimensiones espirituales, sociales 
y culturales. Interpretar no es únicamente 
informar, sino facilitar experiencias de 
comprensión profunda, capaces de generar 
vínculos emocionales y reflexivos entre las 
personas y los lugares patrimoniales. 

El espíritu del lugar como eje de la 
interpretación patrimonial 

La interpretación del patrimonio cultural 
constituye un proceso fundamental para la 
transmisión del espíritu del lugar. Según la Carta 
de Ename (2005), una interpretación eficaz debe 
basarse en fuentes científicas rigurosas, pero 
también en las tradiciones culturales vivas y en la 
memoria de las comunidades locales. Este 
principio resulta especialmente relevante en 
contextos donde la espiritualidad forma parte 
esencial del significado del sitio. 

El espíritu del lugar se manifiesta, por 
ejemplo, en la relación simbólica entre el paisaje 
natural y las prácticas culturales. La 
interpretación patrimonial debe, por tanto, situar 
los bienes en su contexto territorial, histórico y 
social, reconociendo la interacción entre lo 
material y lo inmaterial. Asimismo, debe respetar 
la autenticidad del sitio, evitando 
representaciones simplificadas o distorsionadas 
de la espiritualidad, que puedan desvirtuar su 
sentido profundo. 

La Carta para la Interpretación y 
Presentación de Sitios del Patrimonio Cultural 
(2008) subraya la importancia de la participación 
comunitaria en los procesos interpretativos. Las 
comunidades portadoras de valores espirituales 
no solo son fuentes de información, sino sujetos 
activos en la construcción de los relatos 
patrimoniales. Este enfoque participativo 
contribuye a fortalecer la identidad local y a 
garantizar una transmisión intergeneracional del 
espíritu del lugar. 

La noción de espíritu del lugar constituye 
hoy uno de los pilares conceptuales más 
relevantes para la interpretación patrimonial, en 
tanto permite trascender una visión reduccionista 
del patrimonio centrada exclusivamente en la 
materialidad de los bienes culturales. De acuerdo 
con la Declaración de Quebec sobre la 
preservación del espíritu del lugar (ICOMOS, 
2008), el espíritu del lugar se configura a partir de 
una compleja interacción entre elementos 
materiales e inmateriales que, de manera 
conjunta, otorgan sentido, identidad y 
profundidad cultural a un sitio. 

Replantear el espíritu del lugar implica 
reconocer que los sitios patrimoniales no están 
conformados únicamente por edificaciones, 
paisajes, rutas u objetos, sino también por 
recuerdos, relatos, documentos, rituales, 
festividades, conmemoraciones, saberes 
ancestrales, valores simbólicos y percepciones 
sensoriales como texturas, colores, sonidos, 
olores y sabores. Estos componentes inmateriales 
enriquecen el significado del patrimonio y 
permiten comprenderlo como un sistema cultural 
vivo. Por ello, la interpretación patrimonial debe 
integrar de forma explícita esta dimensión 
intangible, incorporándola tanto en las narrativas 
interpretativas como en los proyectos de 
conservación, restauración y gestión de 
monumentos, sitios y paisajes culturales. 

La Declaración de Quebec (2008) indica que 
el espíritu del lugar es complejo, heterogéneo y 
dinámico, lo que exige aproximaciones 
metodológicas integrales. En consecuencia, la 
interpretación patrimonial requiere del trabajo 
articulado de equipos multidisciplinarios, que 
incluyan especialistas en patrimonio, ciencias 
sociales, humanidades, ciencias ambientales y de 
manera fundamental, a los practicantes y 
portadores de los saberes ancestrales locales. 
Solo mediante esta colaboración es posible 
comprender en profundidad los múltiples 
significados asociados a un lugar y diseñar 
estrategias interpretativas culturalmente 
pertinentes y socialmente legítimas. 

Otro aspecto central es el reconocimiento 
del espíritu del lugar como un proceso en 
continua reconstrucción. Lejos de ser una 
realidad fija o estática, el espíritu del lugar 



19 

 

D e s c u b r i e n d o  e l  e s p í r i t u  d e l  l u g a r  

evoluciona en función de las prácticas de 
memoria, las transformaciones sociales y las 
necesidades de continuidad y cambio de las 
comunidades. Un mismo sitio puede albergar 
diversos espíritus y significados compartidos, y en 
ocasiones disputados, por distintos grupos 
culturales. Desde la interpretación patrimonial, 
esta pluralidad debe ser asumida como una 
riqueza, promoviendo discursos inclusivos que 
reconozcan la coexistencia de memorias, 
creencias y valores diversos. 

La identificación de las amenazas al espíritu 
del lugar constituye un componente 
indispensable de cualquier estrategia 
interpretativa. Fenómenos como el cambio 
climático, el turismo masivo, el desarrollo urbano 
no planificado o los conflictos sociales pueden 
alterar profundamente las relaciones simbólicas 
entre las comunidades y sus territorios. En este 
sentido, la interpretación patrimonial no solo 
cumple una función comunicativa, sino también 
preventiva y educativa, al contribuir a generar 
conciencia sobre la fragilidad del espíritu del lugar 
y la necesidad de adoptar medidas sostenibles 
para su salvaguarda. La planificación 
interpretativa debe, por tanto, integrarse a planes 
de manejo y estrategias de largo plazo que 
consideren los contextos locales y las dinámicas 
socioculturales específicas. 

La salvaguarda del espíritu del lugar plantea 
igualmente retos en el ámbito normativo y 
educativo. La Declaración de Quebec (2008) 
advierte que, en muchos países, los componentes 
inmateriales del espíritu del lugar carecen de una 
protección jurídica adecuada y de presencia en 
los programas de educación formal. Frente a ello, 
la interpretación patrimonial se presenta como 
una herramienta clave para articular foros de 
diálogo, procesos de capacitación y políticas 
culturales, en estrecha colaboración con expertos 
y comunidades locales. Asimismo, el uso 
estratégico de tecnologías digitales (inventarios 
multimedia, bases de datos, plataformas web) 
ofrece oportunidades significativas para 
documentar, difundir y actualizar de manera 
continua los valores espirituales asociados a los 
sitios patrimoniales. 

Finalmente, la transmisión del espíritu del 
lugar constituye el núcleo mismo de la 

interpretación patrimonial. Reconocer que son las 
personas quienes encarnan y transmiten ese 
espíritu implica situar a las comunidades locales 
en el centro de los procesos interpretativos. La 
comunicación interactiva, la participación 
comunitaria y el fomento tanto de medios 
informales de transmisión (relatos orales, rituales, 
experiencias vivenciales) como de herramientas 
formales (programas educativos, recursos 
digitales, materiales pedagógicos) resultan 
esenciales para mantener vivo el espíritu del 
lugar. En particular, la transmisión 
intergeneracional y transcultural emerge como un 
factor decisivo para garantizar la continuidad del 
patrimonio, involucrando activamente a las 
generaciones jóvenes y a los diversos grupos 
culturales vinculados con cada sitio. 

Lo anteriormente señalado nos indica que 
concebir el espíritu del lugar como eje de la 
interpretación patrimonial supone asumir una 
visión integral, ética y participativa del patrimonio 
cultural. Esta perspectiva no solo enriquece la 
comprensión de los sitios patrimoniales, sino que 
fortalece los vínculos entre cultura, identidad y 
territorio, contribuyendo de manera directa a la 
sostenibilidad cultural y social de las 
comunidades. 

Espiritualidad y patrimonio cultural 
en el territorio venezolano 

El patrimonio cultural venezolano ofrece 
numerosos ejemplos donde la espiritualidad 
constituye un eje estructurante del significado 
patrimonial. A continuación, hablaremos 
brevemente de cuatro casos, que permiten 
ilustrar cómo el espíritu del lugar se expresa de 
manera diversa, en función de contextos 
históricos, culturales y ambientales específicos. 

Coro y La Vela: espiritualidad, paisaje y 
memoria histórica 

La ciudad de Coro y su puerto de La Vela, 
declarados patrimonio mundial, representan un 
caso paradigmático de interacción entre 
arquitectura, paisaje y espiritualidad. Más allá de 
su valor urbano y arquitectónico, estos espacios 
han sido escenarios de profundas prácticas 
religiosas y simbólicas desde la época colonial. 
Iglesias, conventos y espacios públicos conforman 



20 

 

un entramado donde la religiosidad católica, las 
tradiciones locales y la memoria histórica 
configuran un espíritu del lugar marcado por la 
devoción, la resistencia cultural y el sentido de 
pertenencia. 

La interpretación de estos sitios requiere 
integrar los relatos espirituales asociados a las 
festividades religiosas, las procesiones y los 
rituales comunitarios, reconociendo su papel en 
la construcción de la identidad local y en la 
apropiación social del patrimonio. 

El Kerepakupai Merú (Salto Ángel) como paisaje 
sagrado indígena 

En el ámbito de los patrimonios naturales y 
culturales indígenas, el Kerepakupai Merú, 
conocido como Salto Ángel, inmerso en el Parque 
Nacional Canaima, declarado patrimonio mundial 
natural, representa un paisaje sagrado para el 
pueblo indígena pemón. Más allá de su 
reconocimiento internacional como maravilla 
natural, este lugar posee una profunda carga 
espiritual vinculada a la cosmovisión indígena, en 
la que la naturaleza es concebida como un ente 

vivo y sagrado. 

La Declaración de Quebec (2008) enfatiza la 
necesidad de reconocer y salvaguardar estas 
dimensiones espirituales, especialmente frente a 
amenazas como el turismo masivo y la 
mercantilización del paisaje. La interpretación del 
Kerepakupai Merú debe incorporar la voz de las 
comunidades indígenas, respetando sus 
narrativas, rituales y formas de relación con el 
territorio. 

Los Diablos Danzantes de Venezuela 

Patrimonio cultural inmaterial de la 
humanidad de la UNESCO, constituye una de las 
expresiones más significativas de la espiritualidad 
popular venezolana. Vinculada a la festividad del 
Corpus Christi y presente en diversas localidades 
del país. Esta manifestación ritual articula 
elementos de la tradición católica, herencias 
africanas y prácticas culturales locales. A través 
de la danza, la música, la indumentaria y la 
ocupación ceremonial del espacio, se representa 
simbólicamente la subordinación del mal al bien.  

Centro histórico de Coro y sus espacios religiosos 
La arquitectura religiosa del centro histórico de Coro 
expresa la convergencia entre paisaje urbano, memoria 
histórica y espiritualidad comunitaria. Foto: David Geldhof 
Fuente: https://whc.unesco.org/en/documents/112088 

Parque Nacional Canaima  
Paisaje sagrado para el pueblo pemón, donde la 
espiritualidad indígena se vincula profundamente con la 
naturaleza. Foto: David Geldhof 
Fuente: https://whc.unesco.org/en/list/ 

D e s c u b r i e n d o  e l  e s p í r i t u  d e l  l u g a r  



21 

 

Más allá de su carácter festivo, los Diablos 
Danzantes expresan una profunda relación entre 
comunidad, territorio y memoria colectiva, 
configurando un claro ejemplo del espíritu del 
lugar como patrimonio vivo, transmitido de forma 
intergeneracional y sostenido por la participación 
activa de sus portadores. Con relación a la 
interpretación del patrimonio, esta manifestación 
plantea el desafío de comunicar su complejidad 
espiritual sin descontextualizarla ni reducirla a un 
espectáculo folklórico.  

El Santuario de la Virgen de Coromoto 

Ubicado en el estado Portuguesa, este 
Santuario constituye uno de los principales 
espacios de espiritualidad del país. Como centro 
de peregrinación nacional, este sitio trasciende su 
dimensión arquitectónica para convertirse en un 
lugar de encuentro simbólico y espiritual para 
millones de venezolanos. 

Desde la perspectiva del espíritu del lugar, 
el santuario articula elementos materiales, como 
el templo y el entorno natural, con valores 
inmateriales como la fe, la promesa, la 

peregrinación y la memoria colectiva. La 
interpretación patrimonial de este sitio debe 
considerar estas dimensiones, promoviendo una 
comprensión respetuosa de la espiritualidad 
popular y su significado identitario. 

Desafíos para la preservación del 
espíritu del lugar en Venezuela 

La Declaración de Quebec (2008) advierte 
sobre los riesgos que representa el turismo no 
regulado, el cambio climático y la 
homogeneización cultural para la integridad 
espiritual de los lugares. En este contexto, resulta 
indispensable desarrollar estrategias de gestión 
que integren la interpretación patrimonial como 
herramienta de sensibilización, educación y 
participación social. De igual manera, la 
formación de profesionales del patrimonio con 
competencias en interpretación, mediación 
cultural y gestión participativa se presenta como 
una condición clave para garantizar la transmisión 
efectiva del espíritu del lugar a las futuras 
generaciones. 

Diablos Danzantes de Chuao  
Manifestación que expresa una profunda relación entre 
comunidad, territorio y memoria colectiva. 
Fuente: https://mx.pinterest.com/minturvenezuela/ 

Reliquia de la Virgen de Coromoto 
Icono de la fe religiosa y clave de la identidad del pueblo 
católico venezolano. 
Fuente: https://www.santuariobasilicacoromoto.com/ 

D e s c u b r i e n d o  e l  e s p í r i t u  d e l  l u g a r  



22 

 

El análisis del patrimonio cultural 
venezolano a la luz de la espiritualidad y del 
espíritu del lugar permite afirmar que nos 
encontramos ante una dimensión estructural del 
valor patrimonial. La espiritualidad, entendida 
como un entramado de creencias, memorias, 
prácticas simbólicas y relaciones sensibles con el 
territorio, constituye un componente esencial de 
la identidad cultural y de la continuidad histórica 
de las comunidades venezolanas. 

Los marcos doctrinales internacionales 
promovidos por el ICOMOS coinciden en señalar 
que la conservación patrimonial no puede 
limitarse a la protección de los atributos físicos de 
los bienes culturales. La Carta de Ename (2005) y 
la Carta para la Interpretación y Presentación de 
Sitios del Patrimonio Cultural (2008) subrayan 
que la interpretación debe abordar la totalidad de 
significados de un lugar, incluyendo sus valores 
espirituales, sociales y simbólicos, mientras que la 
Declaración de Quebec (2008) enfatiza la 
necesidad de salvaguardar el espíritu del lugar 
como una realidad viva, dinámica y relacional. 

En el contexto venezolano, los casos 
referidos a lo largo de este artículo evidencian 
que el espíritu del lugar se manifiesta de manera 
plural y diversa. En los centros históricos como 

Coro y La Vela, los paisajes sagrados indígenas, las 
manifestaciones culturales religiosas y los 
santuarios de devoción nacional, la espiritualidad 
actúa como un factor de cohesión social, de 
arraigo territorial y de construcción de sentido 
colectivo. Ignorar esta dimensión supone 
empobrecer la comprensión del patrimonio y 
debilitar los procesos de apropiación social. 

Desde esta perspectiva, la interpretación 
del patrimonio se consolida como una 
herramienta estratégica para la preservación del 
espíritu del lugar. Interpretar no significa 
simplificar ni instrumentalizar la espiritualidad, 
sino generar procesos de mediación cultural 
rigurosos, sensibles y participativos, capaces de 
facilitar experiencias de comprensión profunda y 
respetuosa. Tal como lo plantea la Carta de 
Ename (2005), una interpretación ética debe 
apoyarse en fuentes científicas y en tradiciones 
culturales vivas, reconociendo la voz de las 
comunidades como elemento central del relato 
patrimonial. 

Sin embargo, la preservación del espíritu del 
lugar en Venezuela enfrenta desafíos 
significativos. La presión del desarrollo urbano 
desarticulado, el turismo no planificado y la 
pérdida progresiva de prácticas culturales 

Celebración y culto a San Juan Bautista. Curipe-Venezueala (Detalle)  
Foto: Ariana Cubillos/AP 

D e s c u b r i e n d o  e l  e s p í r i t u  d e l  l u g a r  



23 

 

tradicionales amenazan la continuidad de los 
valores espirituales asociados a numerosos sitios 
patrimoniales. Frente a este escenario, resulta 
imprescindible avanzar hacia modelos de gestión 
patrimonial integrales que incorporen la 
dimensión espiritual como eje transversal, 
fortaleciendo la participación comunitaria, la 
educación patrimonial y la transmisión 
intergeneracional de saberes. 

Descubrir el espíritu del lugar implica 
asumir que el patrimonio cultural es un proceso 
vivo, cargado de significados simbólicos, 
emocionales y espirituales. Reconocer, 
interpretar y salvaguardar esta dimensión no solo 
contribuye a una conservación más efectiva y 
ética, sino que promueve el diálogo intercultural, 
la cohesión social y el desarrollo sostenible. En un 
país como Venezuela, marcado por profundas 
transformaciones sociales y territoriales, el 
espíritu del lugar se erige como un referente 
fundamental para reconstruir vínculos, fortalecer 
identidades y proyectar el patrimonio cultural 
como un bien común, vivo y profundamente 
humano. 

Referencias 

ICOMOS. (2005). Carta de Ename para la 

interpretación de lugares pertenecientes al 
patrimonio cultural. Consejo Internacional 
de Monumentos y Sitios. 

ICOMOS. (2008). Carta para la interpretación y 
presentación de sitios del patrimonio 
cultural. Consejo Internacional de 
Monumentos y Sitios. 

ICOMOS. (2008). Declaración de Quebec sobre la 
preservación del espíritu del lugar. Consejo 
Internacional de Monumentos y Sitios. 

Morales, Jorge (1998). Guía Práctica para la 
Interpretación del Patrimonio.  El arte de 
acercar el legado natural y cultural al 
público visitante.  Madrid/Sevilla: TRAGSA 
(Ministerio de Medio Ambiente) y empresa 
Pública de Gestión de Programas Culturales 
(Junta de Andalucía), Colección Difusión. 

Tilden, Freeman (2006). La interpretación de 
nuestro patrimonio. Primera edición en 
español. Sevilla: Asociación para la 
Interpretación del Patrimonio, 2006.  

UNESCO. (1972). Convención sobre la protección 
del patrimonio mundial, cultural y natural. 
Organización de las Naciones Unidas para la 
Educación, la Ciencia y la Cultura. 

D e s c u b r i e n d o  e l  e s p í r i t u  d e l  l u g a r  



24 

 

Dionys Cecilia Rivas Armas* 
Venezuela 

Aportes sobre el 
Culto a María Lionza  

Práctica viva en la voz de sus Devotos 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  

Altar. Culto a María Lionza  
Fuente:  https://www.elimpulso.com/2016/10/13/fotos-baile-en-candela-por-la-productividad-nacional/ 



25 

 

*Socióloga (UCV). Estudios en Gobierno y Políticas Públicas (UCV). Doctora en Patrimonio Cultural (ULAC). Investigadora de 

la Fundación IDEA. ORCID iD: https://orcid.org/0000-0001-9850-6963. Correo-e:  dionysrivasarmas@gmail.com 

 

“Por eso vengo a ti, María hermosa,  

María perdedora de mancebo,  

Buscándole una reina y una esposa  

A ese gran pueblo que en mis hombros llevo.  

Por eso vengo a ti, María moza,  

Cuerpo de potestad y de relevo  

Para que te conviertas en la diosa  

Y saques al gran pájaro del huevo” 

Ida Gramcko, 1961 

 

Ceremonia de Iniciación 

 

E xplorar las religiosidades y 
espiritualidades como expresiones vivas que 
manifiestan sentimientos de conexión y 
consagración de los seres humanos hacia una 
entidad, imagen o divinidad, es sumamente 
complejo, sensible e íntimo, ya que se diversifican 
elementos vinculados a la territorialidad 
geográfica-corporal, la herencia familiar y el 
legado histórico a partir de los procesos de 
aculturación (1), reinterpretación, asimilación y 
adaptación gestados en los contextos de 
explotación, dominación y esclavización 
intensificados a partir del siglo XVI durante la 
colonización de nuestra Abya Yala y El Caribe.  

En este contexto, emergió una cultura de 
resistencia para la búsqueda de una identidad 
espiritual en diálogo con la ancestría y el 
pensamiento tradicional originario, tal como lo 
afirma García (2012): “una cultura de resistencia, 
entendiendo ésta como un proceso dinámico 
donde los elementos culturales originarios se 
opusieron a su desaparición compulsivamente 
planificada por las autoridades religiosas y 
gubernamentales coloniales” (p. 93).  

Es preciso dialogar con algunas de las 
religiones de matriz afro y prácticas yoruba 
descendientes, como el sistema religioso Ifá 
Orisha, el Batuque en Uruguay, la Umbanda 
brasilera, el Candomblé de Bahía, los Rastafaris, el 

Palo Monte, la Regla de Ocha en Cuba y el culto 
de María Lionza en Venezuela, entre otros, que 
en un proceso de sincretismo (2) y/o paralelismo 
religiosos se expandieron y acentuaron en 
nuestros territorios como “retorno al país natal” 
como refiere Césaire (1939) y “afirmación 
existencial” según Bastide (1967).  

Esta confluencia espiritual-religiosa delinea 
la construcción de nuevos imaginarios con raíces 
ancestrales para explicar e interpretar los 
fenómenos de la vida, la muerte, el universo, la 
naturaleza y la sociedad en el nuevo territorio 
ajeno e impuesto.  

Este camino de reflexión espiritual personal 
me ha permitido el reconocimiento del mosaico 
colorido y diverso de nuestra ancestría espiritual 
africana, que en un aliento de rupturas y 
opresiones ante la imposición de la 
evangelización y la homogeneización cultural que 
pretendía debilitar las raíces culturales 
originarias, renacieron y recrearon nuevas formas 
de religiosidad, expresiones y creencias que 
preservaron el vínculo con la madre África y hoy 
constituyen un patrimonio espiritual en los 
pueblos afrovenezolanos.  

Tal como lo expresa el investigador 
afroecuatoriano Antón (2014): “las sociedades 
africanas presentes en América no se disgregaron 
jamás; pues allí, donde la esclavitud destruyó los 
modelos elementales africanos de vida cultural, 
los africanos reaccionaron reestructurando su 
comunidad, forjando nuevas instituciones con 
formas de vida y organizaciones propias” (p. 51).  

Este recorrido me permitió comprender la 
fuerza de la naturaleza que nos circunda y que se 
instala dentro de nosotros y nosotras aún en 
situaciones de dominación y opresión, para que 
intentemos expresarnos con humildad, libertad y 
autonomía en conexión con alguna energía 
suprema o sentimiento que proyecte de que algo 
más profundo y poderoso existe y vive en la 
medida que yo le delego fe y convicción de 
existencia y tiene la facultad de transcender el 
tiempo, el espacio, el lenguaje, la etnia y las 
culturas.  

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

mailto:dionysrivasarmas@gmail.com


26 

 

Por tanto, he comprendido que lo esencial 
de la práctica espiritual y/o religiosa es el camino 
que andamos para procurar la paz interior y la 
búsqueda de la felicidad satisfecha desde la 
capacidad creadora y deseo de preservación de la 
memoria colectiva en armonía con la naturaleza y 
con quienes nos acompañan en este viaje llamado 
“Vida”.  

Sin duda, la religión significa celebrar la 
existencia humana como acontecimiento de la 
vida cotidiana, la cual es guiada por una fuerza 
cósmica, omnipresente y omnipotente que nos 
invita a descifrar los misterios de la creación, 
como bien lo expresa el filósofo africano John 
Mbiti al referirse al pensamiento tradicional del 
mundo africano:  

la esencia del pensamiento tradicional de 
estas comunidades reposa en una especial 
ontología íntimamente religiosa, pues el 
africano es un hombre profundamente 
religioso (…) dado que la religión es el 
elemento más importante de la vida 
tradicional y probablemente ejerce la mayor 
influencia en las maneras de pensar y vivir 
(citado por Antón, 2014, p. 44).  

Voz de un devoto 

Desde estas ideas, se considerará la 
amalgama cultural y los vestigios de las religiones 
ancestrales africanas en nuestro país, recreadas 
en los cultos camuflajeados a los santos católicos 
(San Juan Bautista, San Benito, San Antonio, San 
Pedro, San Pablo), en la celebración de Corpus 
Christi a través de los bailes de los Diablos, en los 
velorios de Cruz de Mayo, en el culto de la 
Umbanda en Caracas y en la influencia de la 
Santería cubana en el culto a María Lionza, entre 
otras prácticas mágicas-curativas y de religiosidad 
popular que recuerdan el legado afro. Por tanto, 
en el presente trabajo recrearé algunos aportes y 
reflexiones sobre el culto de María Lionza, ya que 
representa un ejemplo interesante de paralelismo 
religioso desde el resultado de las simbologías 
místicas de origen hispánicos, indígenas y 
afrosubsaharianos.  

Dichas ideas las desarrollaré a partir de una 
entrevista realizada al antropológo (UCV) y 
docente-investigador Richard Gutiérrez (3), los 
testimonios del militante afrovenezolano César 

Quintero (4) y el sacerdote Rafael Rondón (5), 
considerando las valiosas contribuciones 
académicas e investigativas de Angelina Pollak-
Eltz (1994, 2004), Emanuele Amodio (2009) y 
Daisy Barreto (2024). A continuación la entrevista 
a Richard Gutiérrez:  

¿Cuál es el origen del “Culto a María Lionza”? 

María Lionza o “María la onza” fue una 
mujer sumamente hermosa, que nació del río. 
Surgió de las aguas, fue reina, amada y usada por 
los colonizadores como una fina prostituta. Otra 
noción del mito habla de una mujer muy hermosa 
y adinerada, pero con una conexión muy grande 
con la naturaleza, siendo la danta, ser mítico, su 
guía y sostén. La mujer y el jaguar son un mismo 
ser: misticismo, magia, fuerza liminal, 
trascendencia energética-espiritual. María la onza 
de oro; por el oro que pagaban por ella, o por la 
onza o danta donde ella se montaba para 
cabalgar por la selva. 

¿Qué leyendas o mitos se tejen en torno a esta 
práctica, culto o religión? 

El mito de la gran serpiente. El río es una 
serpiente mítica, la cual se materializa de varias 
maneras. El agua, elemento purificador por 
naturaleza, dador de vida. La serpiente terrible, 
grande, puede dar la vida, pero puede estrangular 
quien transgrede sus parámetros. El agua de la 
lluvia se convierte en río; lo cual a su vez es 
sinónimo de concepción. La vida surge gracias al 
agua, pero también a los elementos, aire, sol, 
tierra.  La reina María Lionza es la serpiente 
antigua, la que controla y rige el río, la sustancia 
primordial de la vida.  

¿Qué influencia ha recibido el “Culto a María 
Lionza” de otras religiones, espiritualidades o 
prácticas? 

Se cree que la religión indígena, en conjunto 
con el sistema de creencias de los diversos 
pueblos africanos que hicieron vida en las 
Américas, además de la creencia en la religión 
católica, constituyeron una forma compleja de 
entender el mundo y de interpretarlo. María 
Lionza es indígena, pero también afro y además 
europea. Por eso tiene tantos adeptos a nivel 
nacional y mundial.  

¿Cree que existe algún legado espiritual y/o 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   



27 

 

religioso de raíz africana que sea hoy parte de 
la religiosidad popular en Venezuela?  

Si. El animismo y espiritismo tiene sus bases 
conceptuales en la religión yoruba, de otras 
creencias ancestrales africanas, en conjunto con 
las manifestaciones de danza, canto y música 
propias de estas culturas traídas a las tierras 
venezolanas. El uso del tabaco, el aguardiente y 
elementos como las velas, el fuego, las 
acrobacias, el paso por las brasas, nacieron y se 
recrearon a su vez de creencias de los pueblos 
ancestrales. La trascendencia sincrética se 
configura y expresa en las multidiversas y 
transdimensionales manifestaciones del culto. Las 
velas y cruces europeas se conjugan con el tabaco 
indígena y el tambor africano. Los bailes, cantos, 
mitos, ritos, plantas, animales, tierra, fuego, agua 
y cielo son elementos en conjunto con los sentires, 
tal como la interpenetración de esencias, 
constituyen parte de una vivencia única, pura e 
individualmente congregada en los arquetipos 
para tributar al inconsciente colectivo.  

¿Qué ceremonias y rituales se celebran en 
torno al “Culto a María Lionza”?  

Los rituales comienzan con la incorporación 

de las deidades, con los altares, las 
manifestaciones de la preparación de la “materia” 
y los “bancos”, en conjunto con el toque de los 
tambores, el fumar tabaco, el consumir y 
pulverizar aguardiente. La descripción de figuras 
geométricas con talco en el suelo, para hacer 
velaciones. Trabajos de todo tipo como sacrificios 
de animales de 2 y 4 patas, dependiendo de las 
necesidades de las personas afectadas por males 
de salud y espirituales. Las ofrendas de frutas y 
alimentos de todo tipo. El uso de caracoles en 
platos de madera, a modo de oráculo, para 
predecir el futuro, las cruces, cordones y 
muñequeras consagrados a las deidades de las 3 
divinas personas (María Lionza, Bolívar y Negro 
Primero), las 7 potencias africanas (Changó, 
yemayá, elegua, oggun, babalú, ochún, oyá) 
además de las cortes (chamarrera, india, africana, 
malandra, entre otras). 

¿Cómo se transmiten o enseñan? 

La transmisión de estos patrones culturales 
es eminentemente de tradición oral. Los 
tambores, el fumar tabaco, los ritos de limpieza 
altar, sacrificios, ofrendas son parte del contexto 
animista de la creencia. Además, existen al menos 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   

Ceremonia y rituales que se celebran en  torno al culto de María Lionza  
Fuente:  https://www.elimpulso.com/2016/10/13/fotos-baile-en-candela-por-la-productividad-nacional/ 



28 

 

dos vías de socialización del acervo cultural 
ancestral del culto a María Lionza: la primera es la 
de las vivencias de las personas que no son de 
Yaracuy ni de la montaña de Sorte; la segunda es 
sobre las investigaciones y trabajos más o menos 
científicos realizados para describir y explicar el 
fenómeno de la corte de María Lionza. 
Investigadoras como Angelina Pollak-Eltz, Daisy 
Barreto entre otros, desde la mirada femenina, 
antropológica y de las ciencias sociales, asocia el 
fenómeno desde la perspectiva histórica, 
ecológica, sensorial y sociocultural, acerca de lo 
más intrínseco de un ser venerado desde un 
espacio natural, por tanto, inmenso en su 
interpretación y comprensión. 

¿Cómo te iniciaste en el culto, qué te llevó a 
esa búsqueda espiritual y qué ha significado tu 
vida? 

Los inicios fueron desde la adolescencia, a 
consecuencia de la incorporación familiar. El 
humo del tabaco atrapó el alma de quien narra; 
arropó el corazón indígena del curandero Wayúu 
y generó un vínculo profundo con los ancestros y 
padres culturales para la comprensión del asunto 
sincrético. La María Lionza que fue conocida por 
quien les habla, fue un ser indígena. Por lo tanto, 
la afinidad ancestral se encontró en cada uno de 
los momentos, de los instantes rituales, de la 
limpieza del altar de la casa, de las celebraciones 
en torno a los seres espirituales, de los baños de 
ruda, de los baños dulces con la vela blanca; del 
vaso de agua con el huevo bajo la cama, con los 
sueños premonitorios, con la incorporación de 
espíritus auxiliares luego de la ingesta de 
aguardiente y tabaco, entre otras muchas 
prácticas tan extensas que faltaría todo un libro 
para describirlas todas.  

¿Es diferente para el practicante ser mujer o 
ser hombre en la participación en el culto? 
¿Existen normas o papeles especiales que 
puedan cumplir uno/a u otro/a? 

El culto a María Lionza es un culto 
femenino. El hombre que participa en el culto a 
María Lionza, si es “materia” o ser que es 
incorporado con el espíritu, puede convertirse en 
una versión femenina de sí mismo, con 
características propias asociadas a la reina 
madre. La mujer “materia” en cambio, puede ser 

jaguar, danta, río, selva, además de la reina. 
Mucha fuerza, mucha expresión, las cosas que se 
dicen, que se sienten, son únicas, un camino 
ecológico para comprender el mundo profundo en 
que vivimos. Los “bancos” guían los seres míticos. 
Ellos y ellas convocan, invocan, trasbocan. Evocan 
recuerdos. Asumen las consecuencias. Los 
castigos y las recompensas. Una vez estando allí 
con la “materia”, el banco permite la entrada, la 
permanencia y la salida de una manera fluida. La 
salida del o los espíritus que tienen siempre que 
decir algo. Algo para todas y todos los asistentes y 
para el territorio inmediato y la región.  

¿Qué nos puedes comentar sobre los 
peregrinajes que se hacen para su veneración y 
adoración en la montaña sagrada de Sorte? 

Cada 12 de octubre se hace un recordatorio 
de resistencia, el día nefasto que llegó Colón y su 
combo a saquear esta región. María la gran 
madre es la protectora de los bosques, de la selva. 
Las curaciones se cuentan por cientos, por miles. 
Los penachos de plumas se asumen como la 
conexión lejana, pero trascendente del ácido 
desoxirribonucleico y los campos 
electromagnéticos almáticos. Los pies descalzos, 
las brasas ardiendo, las agujas atravesando la piel 
y las mejillas, los dolores no sentidos, las 
promesas cumplidas a la madre son siempre 
recompensadas. 

En tu opinión, ¿cómo describirías a María 
Lionza? ¿Tiene alguna relevancia que sea una 
diosa, una divinidad femenina? 

La matrilinealidad de los pueblos indígenas 
venezolanos es común. Una reina, una madre, 
una mujer es lo mismo para este pueblo. Una 
mujer mítica, poderosa, sacada de la tierra al 
cielo y del cielo otra vez a nosotros. Un ser que 
requiere en su devenir la forma “salvaje” del ser. 
Los europeos no tienen cabida en la comprensión 
de la reina. En cambio, el ser de corazón puro 
comprende a la madre, a la guía espiritual del 
humano. María Lionza se repite como creencia en 
todas las culturas y religiones mundiales. En las 
religiones monoteístas patriarcales niegan y 
hacen negar la importancia y el inmenso valor de 
la madre Diosa. 

¿Cuáles son los espíritus, personajes, deidades, 
heroínas o héroes venerados y/o que se le 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   



29 

 

rinden culto en las “Cortes de María Lionza”? 

Son muchísimos. Las 3 divinas personas, 
Simón Bolívar, Juan Vicente Gómez y José 
Gregorio Hernández vestido de negro, las 7 
potencias; las cortes chamarrera, africana, 
malandra, entre otras; son las que siguen los 
parámetros de adición a una creencia politeísta y 
ampliamente diversa.  

¿Cree que han ocurrido transformaciones en 
el tiempo en el culto a María Lionza?  

Por supuesto. La forma del abordaje de la 
creencia ha variado. Se han incorporado muchos 
elementos de otras creencias y religiones. La 
droga, la prostitución, el malandreo, se han 
apropiado de los espacios antes considerados 
sagrados, al menos de esas prácticas contrarias al 
normal desenvolvimiento de un sistema de 
creencias ancestrales.  

¿Qué significa la adoración, devoción y fe a 
Madre Lionza para Usted? 

Creer en María Lionza es creer en las raíces. 
Es volver al vientre. Es afirmar la noción de ser 
algo más. La forma de afirmar el inicio primordial 
de la vida. Una forma de evocar el vientre del 
mundo. La cuna del cosmos y del polvo de 
estrellas. La conexión humana, animal, vegetal, 
mineral. Nosotros los seres humanos no somos 
nada sin este mundo. Volver a estar con María 
Lionza es volver a estar con el estado primordial 
de la materia cósmica. Es dejar que el planeta 
vuelva a ser el lugar acogedor que nos tuvo en su 
seno para que pudiéramos ser mayores y mejores. 

Algo que desees ampliar, agregar o comentar 
sobre el culto a María Lionza: 

María Lionza sobre la danta es una 
representación de la mujer venezolana. Una mujer 
guerrera es sinónimo de la mujer de estas tierras. 
La materialización de un sentimiento, de un 
sufrimiento. La sangre que da la vida. La 
existencia que permite la existencia de todas y 
todos. La vida después de la vida. La madre de 
todas las madres.  

OTROS MITOS Y LEYENDAS DESDE LAS 
NARRATIVAS DE SUS PRACTICANTES 

Diversos testimonios desde la tradición oral 
y documentos escritos refieren los mitos, 

leyendas e historias que se han tejido alrededor 
del nacimiento del culto, fe y devoción a María 
Lionza, llamada también “Madre”, “Reina” y 
“Diosa”. Muchos de ellos describen a María 
Lionza como una deidad femenina y figura central 
del conocido “Espiritismo Marialioncero” (Pollak-
Eltz, 1994). De acuerdo a la investigadora Daisy 
Barreto (2024): “Al culto y al mito se asimilan a las 
concepciones y prácticas indígenas y negras, 
elementos del catolicismo, la masonería, el 
espiritismo y, en menor medida, de otras fuentes 
como el gnosticismo, la cábala y el ocultismo.” (p. 
58).  

Al respecto, revisemos algunos testimonios 
de sus devotos que develan esta confluencia 
cultural-espiritual en la construcción del origen 
del culto a María Lionza: 

“Desde mi punto de vista, es un mito de 
origen indígena de finales del siglo XIX 
registrado en el siglo XX y donde se han 
venido incorporando elementos de las 
culturas africanas y afrodescendientes, que 
se han venido combinando como culturas 
constitutivas de la venezolanidad (de los 
históricamente excluidos) con elementos de 
las culturas eurocéntricas que se van 
entretejiendo con el mestizaje para 
reafirmar nuestra diversidad 
cultural” (Comunicación personal, César 
Quintero, julio 2022). 

“María Lionza, su nombre original indígena 
es Yara, se le conoce como la india Yara, hija 
del Cacique Yaracuy, la cultura hacía esta 
divinidad viene de la época prehispánica, el 
espiritismo, si hablamos de espiritismo como 
tal, viene de la época prehispánica desde el 
comienzo de la humanidad, de esto 
entendemos desde que empezaron la 
adoración a los difuntos, a las almas y los 
espíritus de la naturaleza, viene siendo una 
costumbre muy vista en la parte 
indígena” (Comunicación personal, Rafael 
Rondón - sacerdote de los cultos animistas, 
Templo de Cienfuegos, julio 2022). 

MARÍA LIONZA: “DIOSA Y DIVINIDAD 
FEMENINA” 

La investigación desarrollada por la 
profesora Daisy Barreto (2024) revela la evolución 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   



30 

 

histórica y las resignificaciones del mito de María 
Lionza en un recorrido que abraza diferentes 
visiones que pasa de la recreación en el 
imaginario de los diversos sectores de la sociedad 
venezolana hasta su consolidación como mito 
histórico que describe el vivir religioso-espiritual 
de un pueblo. Desde estos términos la autora 
afirma que: “Hay mitos que permanecen abiertos 
a la historia, y María Lionza es uno de ellos. Una 
divinidad sin fronteras” (p. 284). 

Por su parte, Elisio Jiménez Sierra en su 
ensayo La Venus Venezolana (1971), describe a 
María Lionza como la madre de la semilla, señora 
de los valles fértiles y princesa de las cascadas: 
“Ella es la gobernante en la Tierra y la 
intermediaria más segura y desinteresada ante 
Dios” (pp. 72-73). El autor destaca la exaltación 
apasionada de los fieles hacia María Lionza, 
quienes son guiados y sostenidos por la fuerza 
telúrica que inspira esta figura convertida en 
divinidad.  

Sus practicantes nos ofrecen una visión 
profunda de la representación de María Lionza 
como deidad mujer y divinidad femenina, 
poseedora de una fuerza espiritual con poderes 
supremos:  

 “Creo en ella más como una divinidad 
femenina que como una diosa, es para mí 
una mujer enigmática que simbólicamente 
se presenta como una india y por sus 
representaciones, pareciera ser una mestiza 
de piel blanca con muchos rasgos 
eurocéntricos” (Comunicación personal, 
César Quintero, 2022) 

“Yo describo a María Lionza como una 

fuerza espiritual, al igual que describo a 
todos los espíritus, a María Lionza no la veo 
que sea superior e inferior a mí, sino como 
una energía que está en otro plano y puede 
ayudarme, a su vez yo también ayudarla a 
ella, a que ella pueda cumplir su misión de 
seguir ayudando a todo el mundo (…) yo no 
la veo en cuerpo físico, no me importa lo que 
sea por fuera en una imagen, sino como su 
poder de Dios, es algo más 
omnipotente” (Comunicación personal, 
Rafael Rondón, sacerdote de los cultos 
animistas, Templo de Cienfuegos, julio 
2022). 

PRÁCTICA VIVA 

Existen muchas versiones del culto 
marialioncero tanto desde leyendas indígenas, 
testimonios locales y hasta relatos históricos 
imaginarios que le han dado vida y soporte a lo 
que hoy es el culto de María Lionza, representado 
desde diversas formas, entidades espirituales y 
ritos mágicos-religiosos que enaltecen a la 
“Reina” como deidad de la naturaleza, madre del 
universo y guardiana de la montaña de Sorte, 
donde se entremezclan mitologías indígenas, 
relatos europeos y aportes del espiritismo, los 
cuales se han extendido en el territorio 
venezolano como culto que unifica las tres razas y 
culturas que forman parte de nuestra identidad, 
tal como lo expresa Amodio (2009): 

El culto a María Lionza, espíritu-diosa que 
recibe la devoción de individuos y grupos 
populares en Venezuela, constituye un 
fenómeno interesante para estudiar una de 
las formas de construcción del pasado en 
forma oral y, lo que más nos importa aquí, a 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   

Baile en candela. Serranía de Sorte, estado Yaracuy  
Fuente:  https://www.elimpulso.com/2016/10/13/fotos-baile-en-candela-por-la-productividad-nacional/ 



31 

 

través de rituales específicos que permiten 
una conexión directa con los héroes y 
espíritus que acompañan a la “Reina” (p. 
160). 

En el culto, están representados 
simbólicamente los tres grupos étnicos que 
simbolizan la “Trinidad Venezolana” o las “Tres 
Potencias”, las cuales han aportado a los 
conceptos religiosos de esta práctica que está 
recibiendo constantemente aportes de sus 
adeptos en la búsqueda de la espiritualidad y la 
paz, nos referimos, a la figura de María Lionza, el 
Indio Guaicaipuro y Pedro Camejo, el “Negro 
Primero”. 

El origen del culto a María Lionza, se 
encuentra en la Serranía de Sorte en el estado 
Yaracuy, donde la devoción se basaba en rendir 
culto a las fuerzas de la naturaleza y los espíritus 
que habitaban en los ríos, las montañas, las selvas 
y en los animales. Sin embargo, la devoción se ido 
extendiendo a las ciudades y se ha transformado 
bajo la influencia de la Santería cubana y de la 
Umbanda de Brasil, donde se han creado “líneas” 
y “cortes” para ordenar a los espíritus y 
divinidades a invocar. Se han incorporado muchos 
espíritus en el culto de acuerdo a las necesidades 
humanas y en el tiempo han variado 
significativamente el número de cortes y la 
afiliación de las entidades, las cuales muchas 
quedan a interpretación de los creyentes y de 
quienes hacen posesión de los espíritus, así lo 
afirma Amodio (2009):  

Nosotros hemos ya registrado unas 
cuarenta cortes cuya existencia, sin 
embargo, es muy fluida y extemporánea, 
pudiendo una o más de ellas desaparecer en 

un lugar y reaparecer en otros, o cambiar de 
estructura por migración de sus integrantes 
a otras cortes (p. 160). 

El culto de María Lionza se convirtió en una 
religión espiritista mediúmica (Pollak-Eltz, 2004) o 
de rituales chamánicos de posesión (Amodio, 
2009), que busca ponerse en contacto con fuerzas 
sobrenaturales, donde entidades espirituales o 
deidades de diferente origen invocados, bajan a 
la tierra hacia los oficiantes del rito o 
“materia”(6), que caen en trance para recibir los 
espíritus a través de su cuerpo, el cual es poseído 
con la ayuda de los “bancos”(7), para así lograr 
establecer comunicación con los fieles para 
quienes fueron invocados, con el propósito de 
recibir consejos, pedir bienestar o curar 
enfermedades. Pero, puede suceder que bajen 
otros espíritus por voluntad propia, no 
convocados que desean poseer el cuerpo, 
expresarse o enviar algún mensaje en particular.  

De acuerdo a Pollak-Eltz (1994), por la 
influencia de la santería en los rituales a veces se 
hacen sacrificios de animales, se usan tambores 
para invocar a los espíritus y los devotos usan 
collares. Los altares donde se hacen los rituales 
están decorados con las imágenes de los 
principales espíritus invocados, a quienes se les 
ofrece comida preparada, velas, flores, frutas y 
bebidas: “El aguardiente juega un papel muy 
importante en todos los ritos; para llamar a los 
espíritus debe fumarse puros” (p. 194).  

Los ritos en los centros espirituales, tienen 
como principal objetivo solucionar problemas a 
los seguidores o “clientes”, donde se ofrecen 
consultas y sesiones de trabajo, para que los 
fieles acudan a recibir consejos y se ejecuten las 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   

Peregrinación del 12 de octubre en la Serranía de Sorte, estado Yaracuy 
Fuente:  https://www.elimpulso.com/2016/10/13/fotos-baile-en-candela-por-la-productividad-nacional/ 



32 

 

órdenes de los espíritus para lograr los favores 
solicitados a través de negociaciones con los seres 
sobrenaturales o deidades, que incluye el pago de 
promesas y peregrinaciones a Sorte o a lugares 
apartados. 

Muchos de estos peregrinajes se hacen los 
fines de semana y durante la Semana Santa, 
donde grupos de seguidores realizan 
campamentos en las orillas del río Yaracuy, para 
ofrecer sus ritos y armar sus altares en honor a 
María Lionza. Mientras, que el 12 de Octubre “Día 
de la Resistencia Indígena”, se hace la más grande 
peregrinación que reúne a miles de personas y 
creyentes para rendir culto, ofrendar flores, 
frutas y realizar sesiones espirituales especiales a 
su “Reina Espiritual María Lionza” en la Montaña 
Sagrada o para hacer parte en el tradicional “Baile 
en Candela”, ritual colectivo que inicia a media 
noche con el sonido de los tambores, donde 
participan los médiums poseídos por los más 
importantes espíritus de la “Corte India” que 
danzan sobre brazas ardientes para honrar y 
expresar pruebas de fe a la diosa indígena. Otros 
ritos cerca del río y de la montaña sagrada se 
despliegan de manera simultánea, así los 
describes Pollak-Eltz (1994): 

Los ritos consisten en despojos y otros 
exorcismos, velaciones y baños en hierbas. 
Se limpian a los adeptos con humo de 
tabaco, ron e incienso. A veces sirve la 
sangre de un pollo sacrificado para limpiar 
una persona afligida de una hechicería, del 
mal de ojo, de mala suerte o de una 
enfermedad (p. 162).     

Como hemos señalado, diversos espíritus y 
divinidades forman parte del culto a María Lionza 
de acuerdo al contexto geográfico, las creencias e 
invocaciones de los seguidores, como afirma 
Amodio (2009): “Es evidente que las cortes son 
compuestas de personajes muy diferentes, desde 
figuras históricas, individuos importantes en el 
ámbito local, hasta espíritus de origen africano o 
santos del catolicismo popular no aceptados por 
la iglesia” (p. 161).  

EMBAJADA FINAL  

El culto a María Lionza ha sufrido diversas 
transformaciones desde los tiempos de la colonia, 
con fuerte influencia foránea, por lo cual 

actualmente no existe un código único o reglas 
fijas en los ritos de iniciación, ni en la estructura 
jerárquica, ya que varían los nombres de los 
espíritus invocados y las técnicas de los rituales 
en el culto de acuerdo a los creyentes, la 
formación de los bancos o “sacerdotes 
ambulantes” (invitados), el ambiente donde se 
practican y las mitologías de ciertos territorios. 
Los ritos son diversos, se adaptan a los creyentes 
o a las propias reglas de los centros espirituales o 
sus líderes (bancos), así lo afirma Pollak-Eltz: 
“Observamos continuas alteraciones: cambian los 
ritos y cambian los espíritus invocados” (p. 157).  

Aunque siempre se tratan de rituales para 
canalizar las energías de la naturaleza que 
procuren el bienestar afectivo, personal, laboral, 
económico o sentimental (magia del amor) y la 
celebración de ceremonias de protección para 
curar enfermedades corporales y espirituales, lo 
cual le otorga fuerza energética, vivencia 
sobrenatural y humanización a la devoción de la 
Diosa, Virgen y Reina Madre que enaltece los 
poderes femeninos. 

El culto a María Lionza representa un 
patrimonio espiritual tejido en la montaña 
sagrada de Sorte en Yaracuy que se ha trasladado 
desde sus mitos raigales al alma devocional de un 
pueblo que enriquece su imaginario colectivo y ha 
tomado fuerza en la cultura venezolana que 
congrega la herencia indígena, el legado africano 
y la influencia europea: “El histórico proceso de 
intercambio entre estas recreaciones contribuye 
a enriquecer los sentidos de la figura de María 
Lionza, por ende, a la actualización constante del 
mito, por lo cual es también un mito del 
presente” (Barreto, 2024, p. 29).  

En este marco, el culto a María Lionza fue 
declarado formalmente Patrimonio Cultural 
inmaterial de la Nación en Venezuela y Bien de 
Interés Cultural de la Nación, el sábado 11 de 
octubre de 2025 durante el “III Encuentro 
Pluricultural Multiétnico y Ancestral por la 
soberanía y la Paz” en el Monumento Natural 
Cerro María Lionza, estado Yaracuy. El 
viceministro de Identidad y Diversidad Cultural - 
Ignacio Barreto señaló: 

la declaratoria de patrimonio conlleva 
deberes del Estado y, sobre todo, de la 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   



33 

 

comunidad para su salvaguardia y 
permanencia en el tiempo. Esta declaratoria 
abarca las distintas expresiones y 
manifestaciones en torno al culto a María 
Lionza, incluyendo el Baile en Candela (que 
ya posee una declaratoria aparte), así como 
las relacionadas con las Tres Potencias 
(Guaicaipuro, el Negro Felipe y la propia 
Reina Yara). Este culto es un ejemplo de la 
espiritualidad implícita en nuestros rasgos 
identitarios, una espiritualidad que nos 
define como un pueblo de paz que, al 
mismo tiempo, es capaz de dar la vida por 
su defensa (8). 

 

 

NOTAS  
(1) Según Ortiz (1983), comprendemos este constructo 
como el desarraigo que sufrió la población indígena y 
africana de desajuste o reajuste cultural, para la creación de 
nuevas formas culturales desde una visión de dominación. 

(2) De acuerdo a Pollak-Eltz (2004): “Bajo sincretismo 
religioso entendemos la amalgamación de aspectos 
religiosos y mitológicos provenientes de África, Europa y 
América indígena, por medio de una mutua aculturación, 
identificándose ciertos elementos de una cultura con otras 
semejantes a la otra cultura con la cual se pone en contacto 
(pp. 15-16). 

(3) Su trabajo ha integrado investigación social y análisis 
cultural. Actualmente labora en el Instituto Nacional de 
Idiomas Indígenas (INIDI) del Ministerio del Poder Popular 
para la Educación. Se especializa en investigación lingüística 
dentro del ámbito educativo.  

(4) Lic. Administración comercial. Co-fundador de "El 
Galpón del Arte" en Puerto Ayacucho - Amazonas. 
Diplomático consejero en África Occidental. Presidente del 
Consejo Administrativo del Movimiento Social 
Afrodescendiente de Venezuela (MSA).  

(5) Sacerdote de los cultos animistas, historiador de 
religiones. Consagrado en 5 cultos animistas de influencia 
esotérica. Templo de Cienfuegos- Palo Verde, Caracas 
Venezuela. 

(6) Los que poseen facultades mediúmicas para hacer 
enlace entre el mundo espiritual y el terrenal. Y prestan su 
cuerpo para que las entidades espirituales puedan hacerse 
presentes.  

(7) Según Pollak-Eltz (1994) es el líder espiritual que invoca 
a los espíritus para que se manifiesten en los médiums bajo 
su mando y entrenados por él. Además, pueden ofrecer 
consultas individuales donde tienen visiones y hacen 
prácticas adivinatorias. 

(8) https://www.mincultura.gob.ve/noticias/culto-a-maria-
lionza-fue-certificado-como-bien-de-interes-cultural-de-la-
nacion/ 

REFERENCIAS  

Amodio, Emanuele (2009). Las cortes históricas en 
el culto a María Lionza en Venezuela: 
Construcción del pasado y mitologías de los 
héroes. Revista Venezolana de Economía y 
Ciencias Sociales, vol. 15, núm. 3, pp. 157-
168. 

Antón, John (2014). Religiosidad Afroecuatoriana. 
Quito: Instituto Nacional de Patrimonio 
Cultural. 

Bastide, Roger (1967). Las Américas negras: las 
civilizaciones africanas en el Nuevo Mundo. 
Madrid: Alianza. 

Barreto, Daisy (2024). María Lionza. Divinidad sin 
fronteras. Caracas: Fundación Editorial el 
perro y la rana. 

Césaire, Aimé (2016). Obra escogida. Caracas: 
Biblioteca Ayacucho. 

García, Jesús (2012). ¿Qué es la 
Afroepistemetódica?. En: Memorias 1er. 
Foro Internacional de Afrodescendencia y 
Descolonización de la Memoria. Ministerio 
del Poder Popular para la Cultura: Caracas – 
Venezuela, pp.91-95. 

Jiménez Sierra, Elisio (1971). La Venus 
Venezolana. Caracas: Editorial Chicuramay. 

Ortiz, Fernando (1983). Contrapunteo Cubano del 
Tabaco y el Azúcar. La Habana: Editorial 
Ciencias Sociales. 

Pollak-Eltz, Angelina (2004). María Lionza. 
Caracas: Ediciones Universidad Católica 
Andrés Bello. 

Pollak-Eltz, Angelina (1994). La Religiosidad 
Popular en Venezuela. Caracas: Editorial San 
Pablo. 

Pollak-Eltz, Angelina (1994). Religiones 
Afroamericanas Hoy. Caracas: Ensayo 
Planeta. 

 
 

A p o r t e s  s o b r e  e l  c u l t o  a  M a r í a  L i o n z a   

https://www.mincultura.gob.ve/noticias/culto-a-maria-lionza-fue-certificado-como-bien-de-interes-cultural-de-la-nacion/
https://www.mincultura.gob.ve/noticias/culto-a-maria-lionza-fue-certificado-como-bien-de-interes-cultural-de-la-nacion/
https://www.mincultura.gob.ve/noticias/culto-a-maria-lionza-fue-certificado-como-bien-de-interes-cultural-de-la-nacion/


34 

 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  

El niño dulce de los Andes en la iglesia de San Miguel de Boconó  
Fuente:  Lo afirmativo venezolano. https://haimaneltroudi.com/ 



35 

 

Nélida Josefina Réquiz Sayago* 
Venezuela 

El Niño Dulce de 
Los Andes 

Espiritualidad, identidad y devoción popular en 
torno al Santo Niño Jesús de Boconó 

 

 

 

 

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

*Licenciada en Artes (UCV). Especialista en Gestión Sociocultural. (USB).  Doctora en Patrimonio Cultural (ULAC). Magister  en 
Educación en Patrimonio Cultural (UNEJMB). Maestrante en Etnología/Etnohistoria (ULA). Cofrade de Los Pastores del Niño 
Jesús de Los Teques. Gerente General del Instituto del Patrimonio Cultural (IPC). Correo-e: nelidarequizsayago@gmail.com 

 

 

La espiritualidad es un ámbito de la vida de 
los seres humanos que comprende distintos 
enfoques, como aquel restringido a lo religioso-
institucional para transitar hacia otros como uno 
más amplio, personal y comunitario. Desde la 
apreciación religiosa cristiana clásica, la 
espiritualidad es la vivencia personal y práctica de 
la fe, el proceso dinámico de respuesta a la 
llamada de lo divino. Se enfoca en el 
“espíritu” (en contraposición a lo meramente 
carnal o material) y busca la unión con Dios. Son 
elementos clave; la vida interior, la oración 
ascética, la mística, el seguimiento de un modelo, 
como por ejemplo las órdenes ignacianas 
franciscanas, estas están intrínsecamente ligadas 
a una doctrina y una comunidad de fe. Es 
ilustrativo San Pablo en sus cartas (Gálatas 5:16-
25) que contrapone “las obras de la carne” y “el 
fruto del Espíritu”. 

Otra mirada posible, a la espiritualidad es 
desde la dimensión sociológica-antropológica, en 
las cuales se enfoca como un sistema de 
significación y conexión que transciende el “yo 
individual”. Es la búsqueda de lo “sagrado” (que 
puede o no ser Dios), de sentido último, de 

conexión con los demás, con la naturaleza, con el 
cosmos. Son expresiones rituales, símbolos, 
narrativas, prácticas comunitarias que se 
construyen, refuerzan la identidad y la cohesión 
grupal. En este sentido, refiere Émile Durkeim 
(1982): desde una perspectiva sociológica, la 
espiritualidad puede entenderse como un hecho 
social coercitivo y exterior al individuo, que se 
expresa a través de sistemas de símbolos 
(imágenes, ritos, narraciones) que unifican a la 
comunidad. 

También, la espiritualidad puede enfocarse 
como la búsqueda de plenitud, significado y 
trascendencia en la vida humana. Puede incluir, 
pero no requiere, creencias en seres 
sobrenaturales. Se centra en la experiencia 
subjetiva de conexión con algo mayor que uno 
mismo. Atiende, entonces a la autorrealización, 
búsqueda de propósito, mindfulness, experiencia 
cumbre (peak experience), “integración del ser” 
en palabras de William James (1986) estudia la 
espiritualidad desde un ángulo empírico y 
psicológico sin pronunciarse sobre la verdad 
teológica de sus objetos. Las aborda como “Las 
variedades de la experiencia religiosa personal y 
vivida” (religión of the firsthand), desde la 
experiencia individual, subjetiva y mística, más 
que desde las instituciones, dogmas y rituales 



36 

 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   

organizados (religión of the secondhand) 
inclinándose por la primera como el núcleo de la 
espiritualidad, la cual radica en el sentimiento, la 
emoción y la experiencia inmediata de una 
realidad más amplia.  

Ahora, en este tiempo, la espiritualidad se 
ha desvinculado de la religión “spiritual but not 
religious”. Es vista como un camino personal, 
flexible y experiencial de conexión, bienestar y 
búsqueda de autenticidad. Es común apreciar la 
hibridación con una marcada desvinculación de la 
religión “spiritual but not religious”.  

En este sentido, Charles Taylor (2014) 
refiere que, en la modernidad, la identidad ya no 
se recibe pasivamente de la tradición, sino que se 
construye mediante una búsqueda de 
autenticidad personal. Sin embargo, el autor 
advierte que esta búsqueda solo tiene sentido 
dentro de un “horizonte de significado” 
compartido que la trascienda y le da marco. El 
individualismo extremo “yoismo” colapsa sin 
estos horizontes.  

Luego de ese breve recorrido por las 
distintas concepciones de espiritualidad, la autora 

estima que, la misma es una dimensión 
constitutiva de la persona y la cultura, que se 
manifiesta en la búsqueda mediante prácticas y 
relatos simbólicos, de conexión con una realidad 
trascendente (Dios, lo sagrado, el cosmos, el 
sentido profundo), configurando tanto la 
identidad individual como el orden comunitario.  

Desde la perspectiva antes referida, el 
presente artículo pretende analizar la 
espiritualidad desde la experiencia personal del 
devoto, los ritos y los símbolos compartidos, la 
doctrina teológica subyacente y su función social 
cohesionadora a partir de la espiritualidad, 
identidad y la devoción popular en torno al Santo 
Niño Jesús de San Miguel de Boconó, conocida 
como “Romería de los Pastores del Niño Dios y 
baja de Los Reyes Magos” del municipio Boconó 
del estado Trujillo.  

La Estructura de la Espiritualidad: 
prácticas y rituales  

Partiendo del registro efectuado por el 
Instituto del Patrimonio Cultural (2018), la 
manifestación del patrimonio inmaterial 

Los Pastores rinden homenaje al Niños Jesús  
Fuente:  Lo afirmativo venezolano. https://haimaneltroudi.com/ 



37 

 

“Romería de los Pastores del Niño Dios de San 
Miguel y bajada de los Reyes Magos” es una 
celebración religiosa y cultural híbrida, donde el 
uso consuetudinario consiste especialmente en 
rendir honores a los divinos misterios de la 
infancia de Jesús, mediante la combinación de un 
conjunto de expresiones culturales como: danza, 
música, cantos, versos, devocionales (oraciones, 
rosarios cantados, rituales), lúdicos (juegos y 
parodias), culinarios (compartir sopas, arepas, 
cuajadas, café) y en conjunto son la expresión de 
la piedad popular de los devotos de San Miguel.  

Esta celebración se desarrolla a partir de la 
constitución de la Parroquia Eclesiástica hacia el 
año 1630, y con su templo elevado a iglesia 
parroquial de San Miguel Arcángel, construida 
entre finales del siglo XVI y principios del XVII 
(Arias Rodolfi, 2007). 

El contexto donde se desarrolla la expresión 
espiritual del Santo Niño es el centro poblado de 
San Miguel Arcángel de Boconó, antes del 
presente fue el lugar de asentamiento de la etnia 
Cuica, pueblo originario que poblaba este valle 
conocido bajo los toponímicos: Guandá, Tonohó o 

de Burucay. Según Olmos (2008), estos grupos 
indígenas se organizaban en una estructura social 
de tipo centro nuclear simple, es decir, familia 
extendida, con desarrollo propio del lenguaje, 
ceremonias y prácticas mágico-religiosas 
ampliamente desarrolladas, las cuales, durante la 
época colonial, según descripciones obtenidas, se 
distinguían por danzas, mímicas, tambores y 
guaruras. 

Es así que, el legado Cuica se vio impactado 
por el proceso de aculturación con el hispano, 
cuyos contenidos culturales se hibridaron con el 
paso del tiempo. Estas experiencias culturales se 
evidencian en el desarrollo de la manifestación, lo 
que inclina a estimar que la misma tenga sus 
raíces en las propias de la etnia mencionada, que 
se fueron trasformando con la presencia e 
incorporación de costumbres traídas por el 
colonizador español, cuyas referencias se han 
obtenido de los testimonios de la tradición oral y 
de los cronistas desde el siglo XVII.  

Por consiguiente, la Romería de los Pastores 
del Santo Niño es una cristalización viva de la 
espiritualidad católica en clave popular del centro 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   

La Romería de los Pastores rinde homenaje al Niños Jesús con cantos, música y danzas 
Fuente:  Lo afirmativo venezolano. https://haimaneltroudi.com/ 



38 

 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   

poblado de San Miguel. Su práctica ha encarnado 
su cristocentrismo en la figura accesible del Niño 
que se ha transmitido de generación en 
generación por más de cuatros siglos de forma 
continua, se ha vivido en la comunión eclesial de 
la fiesta, se alimenta de la oración del Rosario y 
las promesas.  

Además, propone, en la sencillez del 
modelo infantil, un camino de santidad para 
todos, lo que evidencia el arraigo y compromiso 
de sus devotos organizados en comparsas, 
localizadas en  diversos sectores de las parroquias 
San Miguel y Rafael Rangel, siendo estas las 
siguientes: Comparsa de Río Negro, Comparsa de 
Potrero Grande, Comparsa de Potrerito de la 
Virgen, Comparsa de Piedra Gorda, Comparsa de 
Cabimbú, Comparsa La Cava, Comparsa Los Reyes 
Magos, Comparsa El Say, Comparsa Loma de San 
Miguel. Este grupo de practicantes pueden 
ascender a más de 300 personas (Réquiz, 2023).  

Estas comparsas dirigidas por un Capitán 
Mayor de Pastores, Segundo Capitán de Pastores 
y Capitán de Comparsa, organizan sus devotos en 
personajes que se identifican con unas 

indumentarias que representan los siguientes 
personajes: Pastores, Los Reyes Magos, La 
Estrella, Músicos, Los abanderados, bandeados o 
banderas, Los viejos, Las viejas, El Diablo, La 
muerte, El Oso, El Bobo, El Zorro (IPC, 2014). 

La Romería del Santo Niño inicia el primer 
sábado de octubre, con fecha posterior a las 
festividades en honor a San Miguel Arcángel, 
patrono de la parroquia homónima (cuyo día 
central es el 29 de septiembre) y se prolonga 
hasta el 4 de enero siguiente. Esta fase de la 
manifestación se denomina Romería y consiste en 
el recorrido que hace la imagen del Niño Dios en 
su retablo, como signo de pago de promesas, 
visitando las casas de sus devotos, ubicadas en 
caseríos y sectores de las parroquias San Miguel y 
Rafael Rangel, así cumple su primer ciclo el 24 de 
diciembre, con el regreso de la imagen del Niño 
Dios al pueblo de San Miguel. En la tarde, la 
comunidad se congrega en la Iglesia parroquial y 
asiste a la misa de Navidad, en horas de la noche. 
Al día siguiente, en la mañana, se celebra la 
eucaristía con motivo de la Natividad.  

Culminado el rito católico, la comunidad y 

Comparsas de los pastores del Niño Jesús 
Fuente:  Lo afirmativo venezolano. https://haimaneltroudi.com/ 



39 

 

los pastores se dedican a los preparativos de los 
días centrales de la celebración, que 
corresponden del 04 hasta el 14 de enero, todo 
en medio de un clima de fervor religioso y de 
fraternidad que envuelve a toda la comunidad 
(IPC, 2014). 

La persistente vitalidad de la devoción al 
Santo Niño de San Miguel puede leerse como un 
caso paradigmático de resistencia al “gran 
desencantamiento” descrito por Charles Taylor 
(2014). Mientras la Modernidad secular 
promueve un universo impersonal y un “yo” 
autónomo flotante, esta tradición ofrece un 
horizonte de significado robusto y encarnado: el 
pueblo se comprende a sí mismo, no como una 
colección de individuos, sino como una 
comunidad protegida por el Niño Dulce de San 
Miguel. Así la devoción no es “una expresión 
folclórica”, sino un pilar del imaginario social local 
que promueve la identidad, la cohesión y un 
marco de sentido en una era donde estos bienes 
son escasos.  

La doctrina teológica subyacente  

La narrativa fundacional en torno a la 

devoción al “Santo Niño Jesús de San Miguel de 
Boconó”, se sustenta en la tradición oral que 
describe la aparición o hallazgo de la imagen en el 
sector de Miquinoque, según el registro 
efectuado por la Delegación del estado Trujillo del 
Centro de la Diversidad Cultural (2019), que dice 
lo siguiente: 

De acuerdo a la tradición oral, la figura 
religiosa del Niño Dios fue encontrada en el 
sector llamado “Miquinoque” por los Guandá, 
hace aproximadamente 500 años, siendo 
identificada como imagen del Niño Dios por los 
frailes Franciscanos que se hallaban ubicados en 
esa región para esa época; de allí los indígenas 
que vivían en el territorio hoy llamado San Miguel 
(Los Totumo, Guandá, los Petaquero, los 
Miquinoques, entre otros) de acuerdo a la 
realidad de las comunidades, recrearon  sus 
propias expresiones  o rituales para venerar al 
Niño Dios en “Romería”, visitando todos los 
hogares en los diferentes caseríos que la 
conforman; de esta manera se dio continuidad a 
la tradición, involucrando a todos los habitantes 
en la práctica de la religión católica, dando lugar a 
esta gran manifestación de religiosidad popular, 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   

Comparsas de los pastores del Niño Jesús 
Fuente:  Lo afirmativo venezolano. https://haimaneltroudi.com/ 



40 

 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   

en la cual, el sexo masculino desde los niños, 
adolescentes y adultos, forman parte de la 
tradición como pastores y músicos, siendo la 
participación femenina de gran importancia en la 
elaboración de altares para venerar el Niño Dios, 
así como para la preparación de la logística 
(sancocho) para todos los presentes (CDC, 2019, 
p. 1). 

Como se puede apreciar, el corazón de la 
devoción de El “Dulce Nombre de Jesús” es la 
expresión cristocéntrica que desde la Teoría 
católica (Iglesia Católica, 1992/1999, p. 459) se 
entiende como toda espiritualidad católica que 
tiene como centro la persona de Jesucristo, 
verdadero Dios y verdadero hombre, cuyo 
misterio pascual es fuente de salvación. 

De esta manera, “Cristo Niño” encarna el 
misterio de la kenosis (Dios que se despoja y se 
hace pequeño, infante, en expresión de suma 
humildad) de Dios, la confianza absoluta y la 
promesa de un nuevo comienzo. El Niño como 
“Rey del Universo” pero cercano y accesible, 
como centro devocional que se significa en la 
imagen de bulto, posee un valor simbólico 
(Geertz, 2003), un modelo de la identidad local, 
es decir, el santo Niño Jesús para el devoto y 
practicante de San Miguel no es un santo 
intercesor más, sino la humanidad vulnerable de 
Dios, “así es nuestro protector”, palabras de sus 
devotos en los versos que están repletos de 
lenguaje cristológico. Ejemplo: “Al Niño Bendito, 
gracias vengo a dar, por haber regresado a este 
lugar” (Recopilación IPC de Andrés Justo, 2018).  

La espiritualidad que emana de la devoción 
al Santo Niño es la confesión de fe en su divinidad 
“Rey del Cielo y de la Tierra”, encarnada en la 
infancia, la cual se sustenta en la dimensión 
sacramental que se manifiesta en la imagen del 
Santo Niño como signo sensible de la 
“Gracia” (Sacramentum Caritatis 2007, p. 15).  

La espiritualidad católica es encarnada, se 
sirve de signos sensibles (sacramentos, 
sacramentales) para comunicar la gracia. Es 
propio en los velorios de los distintos caseríos de 
San Miguel, percibir la expresión facial de los 
devotos mediante el “acto de mirar al Niño”. La 
mirada que se puede interpretar como uno de los 
momentos del diálogo silente, amoroso, a veces 

doloroso de una intimidad significativa de quien 
se arrodilla frente a la imagen sagrada del Santo 
Niño y sin expresar palabra alguna, se comunica 
con su mirada con el santo Niño. Representa un 
momento de emocionalidad y misticismo que 
solo puede entender quién paga promesa. La 
promesa se puede interpretar como un pacto 
oracional: un diálogo de fe donde el devoto 
ofrece algo (sacrificio, peregrinación) y pide con 
confianza filial. Se cita a Jesús: "Pedid y se os 
dará" (Mt 7:7). 

Es distintivo como signo sensible de la 
Gracia, la práctica de “vestir la imagen”, que para 
la manifestación del Santo Niño está reservada 
únicamente a la jerarquía de la práctica, a través 
del Capitán Mayor Andrés Justo y su Mayordomo 
Víctor Pimentel, fieles devotos que por décadas 
atesoran los saberes en manipular y cuidar con el 
mayor cuidado el sagrado momento del cambio 
de los trajes, que son otra manera de pagar 
promesa, son gestos sacramentales que expresan 
y fortalecen la relación personal con los divinos 
méritos de la infancia de Jesús. 

La imagen del Santo Niño se puede 
considerar como un sacramental poderoso 
(Catecismo 1992/1997). No es un ídolo, sino un 
punto de encuentro que, por la fe, conduce al 
misterio de Cristo Niño. El Niño es modelo y 
camino (Lumen Gentium 39-42), todos los 
bautizados están llamados a la santidad, cada uno 
en su estado de vida.  

La infancia espiritual propuesta por el Niño 
no es infantilismo, sino el camino evangélico de la 
humildad, la confianza y la sencillez para alcanzar 
la santidad. Se conecta con las bienaventuranzas 
y con maestros espirituales, como Santa Teresita 
del Niño Jesús, San Antonio de Padua, entre 
otros. Se infiere que la manifestación de los 
Pastores de Boconó Niño, democratiza el ideal de 
santidad. No es un mártir lejano, sino un modelo 
accesible: para ser santo, hay que hacerse como 
un niño (cf. Mt 18:3). Este es un mensaje 
poderoso para campesinos, amas de casa, entre 
otros, que se ha reafirmado durante casi cuatro 
siglos en el centro poblado de San Miguel y en la 
actualidad es práctica viva y cotidiana de sus 
habitantes que hacen vida en el territorio y de 
quienes han migrado por distintas razones.  



41 

 

Tal como lo indica la denominación de la 
manifestación, se trata de una romería del Santo 
Niño acompañado de sus romeros, devotos, 
quienes realizan un recorrido procesional por los 
campos y páramos de las parroquias de San 
Rafael y San Miguel cada año. No solo se trata de 
una visita, sino un rito de posesión simbólica del 
espacio. La romería como geografía espiritual 
conjuga un tejido de encuentros que se 
desarrollan en los velorios y posadas, donde la 
presencia del Santo Niño por sus divinos méritos 
de su infancia llena su gracia, convirtiendo su 
visita en un acto que bendice su pueblo y a la vez 
reafirma el pacto de protección que ha sostenido 
esta comunidad campesina trujillana durante 
siglos, más de cuatrocientos años. 

Vale destacar que, el desarrollo de la 
romería del Santo Niño encierra un gran sacrificio 
de parte de sus romeros. Es una expresión de la 
piedad popular que distingue a estos 
practicantes, personas comprometidas desde la fe 
y el amor inconmensurable hacia el Santo Niño. 
Ellos se hacen responsables de llevar la imagen 
sagrada a cada una de las familias que así lo 
solicitan con antelación al Capitán Mayor o al 
Mayordomo, para el pago de sus promesas. Así 
que, el romero suele recorrer a pie grandes 
trayectos. Es conmovedor apreciar en su andar el 
amor con que lo hacen, con dedicación y 
paciencia frente a las condiciones climáticas 
variables y no tan favorables, como el frío 
intenso, las lluvias copiosas, recorriendo terrenos 
escarpados o en días muy soleados. Sin importar 
si son sectores muy apartados o de difícil acceso 
de las parroquias San Rafael y San Miguel, el 
romero llegará al lugar para cumplir con el 
compromiso asumido.  

Este es el contexto que identifica la romería 
del Niño Dios en San Miguel, la cual inicia en el 
mes de octubre en la comunidad Río Negro, en el 
pueblo de Batatal del municipio Boconó, hasta 
llegar a su capilla. De allí, continúan recorriendo 
todos los hogares de las comunidades, sectores 
que integran las parroquias San Miguel y San 
Rafael. La romería la realizan hasta el 24 de 
diciembre, fecha en la cual, llegan al Templo de 
San Miguel para la celebración de la Natividad del 
Niño Dios. Luego continua la celebración, con los 
pagos de promesa del 26 de diciembre al 03 de 

enero. El día 04 es significativo porque es el 
“Rompimiento del Silencio” y se lleva a cabo el 
velorio central.  

El día 05 acontece el encuentro del Niño 
Dios con San Benito, veneración realizada con 
música, propia del toque de San Benito y el golpe 
del pastor. El día 06 es la bajada de los Reyes 
Magos, el centro poblado de San Miguel rebosa 
de alegría por la espera de la llegada del Niño con 
las distintas comparsas de pastores y los Reyes 
Magos para realizar el nacimiento viviente frente 
a la Iglesia de San Miguel Arcángel. Durante los 
días 07, 08 y 09, la celebración continua con 
ceremonias eucarísticas en la Iglesia de San 
Miguel hasta el 02 de febrero “Día de la 
Candelaria”, cuando se efectúa la tradicional 
“Serenada del Niño” por las calles del pueblo, con 
la participación de pastores, músicos y toda la 
feligresía, con los ancestrales rosarios cantados, 
salves y plegarias en honor al Niño Jesús.  

Como se puede apreciar la romería es un 
acompañamiento al Cristo Niño, el cual recorre y 
bendice su pueblo de San Miguel y sus 
alrededores, actualizando su presencia salvífica 
cada año en múltiples lugares. La romería con sus 
velorios, rosarios cantados, los golpes de pastor, 
son sacramentos de la presencia de Cristo en la 
comunidad. El espacio se sacramentaliza al paso 
de la imagen, cuya devoción es la Segunda 
Persona de la Trinidad.  

Su función social cohesionadora e 
Identitaria de la Devoción al Santo 
Niño 

La devoción al Santo Niño es una expresión 
de la espiritualidad de San Miguel, que ha forjado 
de identidad colectiva el “ser” de San Miguel de 
Boconó, que está indisolublemente ligado a ser 
devoto del Niño. Siguiendo a Mircea Eliade (1998) 
desde su concepto de “hierofanía” (manifestación 
de lo sagrado) es clave para explicar cómo la 
imagen del Niño se considera una “hierofanía” 
que irrumpe en el espacio profano de Boconó, 
donde la celebración del velorio es una expresión 
de alegría, momento de reunificación 
comunitaria, incluso para los emigrados que 
viajan desde lejos para ir a su encuentro 
sacramental y familiar. 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   



42 

 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   

También, la devoción al Niño Dios es un 
mecanismo de cohesión social enfocada desde 
Max Weber (2012), ya que la religión como 
sistema de sentido, que da coherencia al mundo y 
puede impulsar la acción que se hace pública con 
el pago de las promesas al Santo Niño, estas son 
un ejemplo de acción motivada religiosamente. 
Aún más, la organización de la romería y de los 
velorios, requieren de la cooperación de los 
devotos sin distingo de edad, sexo, todos se 
avocan a la preparación de comidas, en atender a 
las comparsas de pastores, de los asistentes, en 
preparar el altar para ubicar a las imágenes del 
Santo Niño, de San Benito y otras advocaciones 
católicas.   

Espiritualidad de la resiliencia, que se 
desprende de la devoción al Santo Niño en San 
Miguel. Esta espiritualidad ha transitado por 
siglos en el devenir histórico-social de esta 
comunidad campesina, que no ha estado ausente 
de diversas dificultades históricas y 
socioeconómicas de Venezuela.  

La devoción al Niño Dios se presenta como 

un marco de esperanza activa. El Niño es visto 
como un refugio, como un proveedor de 
esperanza, misericordia en medio de la crisis, 
siguiendo a Pierre Bourdieu (1971) desde el 
concepto de “habitus”, es pertinente para 
explicar como la espiritualidad devocional se 
incorpora como un conjunto de disposiciones 
prácticas (orar, ofrendar, participar) que 
configuran la identidad de San Miguel en el 
tiempo.  

La fiesta del Santo Niño puede analizarse 
como un escenario privilegiado del campo 
religioso local, donde se despliegan y negocian 
distintas formas de capital religioso (Bourdieu, 
1971). Los organizadores laicos o comparsas 
movilizan su capital de fervor popular y de 
conocimiento tradicional, mientras la jerarquía 
eclesiástica ejerce su capital institucional para 
asegurar la ortodoxia del culto.  

La participación de los fieles, lejos de ser 
espontánea, está guiada por un “habitus 
religioso”, profundamente incorporado, que dicta 
el gesto, la emoción y el comportamiento ritual 

El fervor popular en las fiestas del Santo Niño se expresa en las calles de San Miguel de Boconó 
Fuente:  Lo afirmativo venezolano. https://haimaneltroudi.com/ 



43 

 

adecuado, reproduciendo así año tras año la 
estructura misma del campo y la identidad de la 
comunidad. 

A modo de cierre, podemos destacar la 
espiritualidad del “Santo Niño Jesús de San 
Miguel Boconó”, como un sistema simbólico-
ritual complejo donde convergen la doctrina 
católica, la expresión cultural andina y las 
necesidades psicosociales de una comunidad. Se 
construye una cristología popular centrada en la 
humildad, la proximidad y la ternura divina. 
Opera como un pacto espiritual que vincula lo 
individual con lo colectivo, lo humano con lo 
divino. Es un fenómeno identitario dinámico que 
permite a la comunidad afirmar su singularidad y 
enfrentar la adversidad con un sentido de 
protección trascendente.  

La devoción al Santo Niño en San Miguel no 
es un vestigio del pasado, sino una tradición viva 
que se adapta, demostrando la capacidad del 
fenómeno religioso popular para generar 
significado y cohesión en el mundo 
contemporáneo venezolano.  

Referencias 

Arias Rodolfi, Chemané (2007). La Iglesia de San 
Miguel de Boconó y su Retablo Mayor. 
Trujillo, Venezuela: Fondo Editorial Arturo 
Cardozo. Gobernación del Estado Trujillo.  

Benedicto XVI (2007). Sacramentum caritatis: 
Exhortación apostólica postsinodal sobre la 
Eucaristía fuente y cumbre de la vida y de la 
misión de la Iglesia. Libreria Editrice 
Vaticana. 

Bourdieu, Pierre (1971). Genèse et structure du 
champ religieux. Revue française de 
sociologie, 12 (3), pp. 295-334. 

Catecismo de la Iglesia Católica (1992/1997). 
Librería Editrice Vaticana. 

Centro de la Diversidad Cultural. Ficha etnográfica 
Pastores de San Miguel de Boconó (2019).  

Concilio Vaticano II (1964). Constitución 
dogmática Lumen Gentium sobre la Iglesia. 
Vaticano. Lumen Gentium 39-42. 

Durkheim, Émile (1982). Las formas elementales 
de la vida religiosa (R. Ramos, Trad.). Akal. 
(Obra original publicada en 1912). 

Eliade, Mircea (1998). Lo sagrado y lo profano (L. 
Gil, Trad.). Paidós. (Obra original publicada 

en 1957). 
Gálatas 5:16-25, BJ. [Biblia de Jerusalén - versión 

católica] 
Geertz, Clifford (2003). La interpretación de las 

culturas (A. L. Bixio, Trad.). Gedisa. (Obra 
original publicada en 1973). 

Iglesia Católica (1999). Catecismo de la Iglesia 
Católica (2a ed.). Libreria Editrice Vaticana / 
Conferencia Episcopal Española. 

Instituto del Patrimonio Cultural (2009). I Censo 
del Patrimonio Cultural. Municipio Boconó. 
Estado Trujillo. Caracas: Instituto del 
Patrimonio Cultural. 

Instituto del Patrimonio Cultural. (2014). 
“Expediente de Patrimonio Inmaterial. 
Manifestación: Romeria de Los Pastores del 
Santo Niño y Bajada de Los Reyes 
Magos” (Código RPC-Venezuela: VE-IPC-
030038). Caracas: Autor. 

James, William (1986). Las variedades de la 
experiencia religiosa (J. F. Yvars, Trad.). 
Península. (Obra original publicada en 
1902). 

Olmos, Elisael (2014). Evolución sociohistórica de 
San Miguel Arcángel de Boconó “un pueblo 
de indios”, desde la época prehispánica 
hasta el siglo XVII. Valencia (Venezuela): 
Universidad de Carabobo; 76 pp. (Tesis de 
Maestría. Digitalizada).  

Réquiz, Nélida (2023). Salvaguardia en La Romería 
de Los Pastores del Santo Niño y bajada de 
Los Reyes Magos de San Miguel de Boconó 
estado Trujillo. Universidad Nacional 
Experimental “Rafael María Baralt”. 
Proyecto de Trabajo de Grado para optar al 
Título de Magíster Scientiarium en 
Educación en Patrimonio Cultural. Cabimas, 
marzo de 2024, pp. 136. 

Taylor, Charles (2014). La era secular (M. P. R. de 
Richter, Trad.). Gedisa. (Obra original 
publicada en 2007). 

Weber, Max (2012). Sociología de la religión (J. R. 
P. A. & L. B. Z., Trads.). Ediciones Coyoacán. 
(Trabajo original publicado en 1922). 

E l  n i ñ o  d u l c e  d e  L o s  A n d e s   



44 

 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  

Estatua de San Benito de Palermo en el municipio de Santa Rita , estado Zulia . Venezuela 
Fuente: Wikimedia commons, creative commons 

Festividad de San 

Benito de Palermo 
Patrimonio Espiritual de las tierras 

Zulianas y Andinas  

Hernán Romero*  
Venezuela  



45 

 

 

 

 

E l estado Zulia ubicado en la región 
occidental de Venezuela, es un referente en todo 
el país por su riqueza petrolera, la variedad 
gastronómica y el sonar de las gaitas, que 
amenizan las fiestas decembrinas en cada hogar 
venezolano y es en el mes de diciembre de cada 
año donde ocurre una importante festividad 
religiosa, que combina elementos del sincretismo, 
saberes populares y los valores 
afrodescendientes, conocida como la celebración 
de San Benito de Palermo.  

La festividad en honor al Santo Negro se 
celebra el 27 de diciembre decretado y 
reconocido por la Iglesia y la feligresía como su 
día patronal; festividad que puede prolongarse 
hasta el mes de enero. La población de  Bobures 
es conocida como el epicentro donde irradió su 
veneración hacia la Costa Oriental y Sur del Lago 
de Maracaibo como también en Palmarito, Santa 
María, San José y San Antonio, de la entidad 
zuliana, así como los estados andinos (Mérida, 
Trujillo), incluso, ha llegado hasta Lara y Yaracuy. 

Con respecto a la población donde emergió 
esta celebración, algunos autores  como Ascencio 
(1976) sostienen que "Bobures ha debido ser en 
algún momento un pueblo palenquero, un pueblo 
de esclavos cimarrones" (p.16) Está  ubicado en la 
Subregión Sur del Lago de Maracaibo en el 
municipio Autónomo Sucre. Este centro poblado 
está al sudeste de la Cuenca del Lago de 
Maracaibo, a unos seis metros sobre el nivel del 
mar. 

Haciendo un poco de historia sobre el 
origen de esta celebración hay que recordar que 
durante la colonia, la religión católica constituía 
un modo de imposición de los valores europeos. 
En el siglo XVII, la orden franciscana introdujo el 
culto a San Benito de Palermo en la región 
occidental venezolana, cuyo objetivo  fue la 
evangelización de los esclavos africanos que 

trabajaban en las plantaciones del Sur del Lago de 
Maracaibo, actual estado Zulia.  

Al respecto, Rojo (1985), investigador de la 
cultura sambenitera, afirma que una forma de 
resistencia cultural muy importante para los 
africanos transferidos a América fue mantener su 
religión de origen. Dado que era obligatorio 
participar en los ritos católicos, se produjo desde 
la colonia hasta el presente una religión secreta 
que combina las creencias cristianas con las 
africanas y las indígenas. (p.89)Entre las más 
difundidas hoy se encuentran el culto a San 
Benito de Palermo en Venezuela, Colombia, 
Paraguay, Uruguay, Brasil, Ecuador, la santería 
(Caribe, especialmente Cuba, y Centroamérica), el 
vudú (Haití) y la macumba (Brasil). 

Los grupos afrodescendientes que 
preservaron en la época colonial la tradición del 
culto a San Benito de Palermo, santo de 
antepasados africanos, vieron en la música y la 
danza una forma de expresión de la identidad 
heredada de sus antepasados, aquella fue 
adaptada a las condiciones de vida del nuevo 
lugar de residencia.  

En este sentido, Rincón y Carrasquero 
(2015) sostienen que la preservación y cultivo de 
tradiciones religiosas africanas ha sido un 
importante medio de resistencia cultural y un 
refugio de poder para combatir la dominación 
sociocultural y religiosa. Esta situación fue 
asumida por las comunidades ancestrales como 
un medio de defensa de sus costumbres y 
tradiciones, lo cual creó las bases para la 
subsistencia de su identidad, con las prácticas 
religiosas, la música y la danza fueron expresiones 
fundamentales que permitieron que los esclavos 
mantuvieran su amor por la vida. (p.89)Los 
tambores, los ritmos y las danzas soportes de la 
música caribeña, comenzaron a usarse dentro de 
los rituales religiosos que muchos esclavos 
preservaron.  

Es por ello que se puede decir que la 
festividad de San Benito de Palermo forma parte 
del patrimonio cultural de la región zuliana y 
algunos estados venezolanos por mantenerse 

* Profesor en Geografía e Historia-IPC. Licenciado en Comunicación Social-Universidad Católica Santa Rosa. Magíster en 
Ecología del Desarrollo Humano-UNESR. Profesor del Instituto Mejoramiento Profesional del Magisterio y de la UNC “Dr. 
Humberto Fernández Morán”. Personal Administrativo de la Fundación IDEA. Correo-e: Hernanjrr29@gmail.com 

C r ó n i c a   -   H i s t o r i a  



46 

 

arraigada en el sentir del pueblo, denota la 
religiosidad entre rituales católicos y ceremonias 
de los africanos, que se mantienen vigente en el 
tiempo y se transmite a las nuevas generaciones, 
que participan en la celebración del Santo Negro; 
es decir en cada celebración de San Benito en 
cualquier rincón de Venezuela se realza el sentir 
de los afrodescendientes, pero también la 
espiritualidad de un pueblo que venera esta 
imagen y pide su intercesión ante Dios para que 
haya fertilidad en la tierras y lograr buenas 
cosechas, además de la sanación o alivio a algún 
malestar de salud.  

Tal y como lo afirman Fonseca y Brull (2020) 
El patrimonio cultural debe ser conocido, 
valorado y comprendido en su integridad, dado 
que existe una relación constante entre el 
territorio y las expresiones culturales del ser 
humano asociadas a valores intangibles. Este 
vínculo contribuye a crear sentido de 
pertenencia, arraigo y apropiación. (p.329). 

De tal afirmación se puede inferir que en la 
festividad de San Benito converge esta relación 
entre el territorio y las expresiones culturales de 
los distintos pueblos que veneran y honran a este 
santo en medio de procesiones cargadas de 
música, baile, color y comida. Realzando el valor 
de la religiosidad de los habitantes de los 
diferentes estados y municipios venezolanos 
donde se lleva a cabo esta festividad.  

Ahora bien, es importante mencionar que la 
fiesta en honor al Santo Negro destaca como un 
sistema simbólico referido a lo sagrado en el 
catolicismo venezolano que tiene como rasgo 
fundamental un carácter sincrético, además de la 
función que cumple lo sagrado dentro de la 
sociedad venezolana; en este caso, la deidad 
católica de San Benito de Palermo y el culto que 
le rinden los pueblos del occidente de Venezuela.  

Rincón y Carrasquero (2015) aseguran que  
la figura de San Benito ha sido un soporte para la 
preservación de saberes tradicionales desde una 

F e s t i v i d a d  d e  S a n  B e n i t o  d e  P a l e r m o   

San Benito, el santo negro que se celebra bailando  
Fuente:  http://radiomundial.com.ve 



47 

 

perspectiva social, al facilitar la construcción de 
identidades colectivas, que dignifican el 
patrimonio histórico y cultural de las subregiones 
costa oriental y sur del lago de Maracaibo en el 
cultivo, defensa, difusión, y revalorización de los 
bienes culturales, a partir de una sustentabilidad 
social intensiva, capaz de fraguar la real y efectiva 
identidad nacional como es la presencia de la 
afrovenezolanidad. (p.15) 

Por lo tanto, la festividad de San Benito de 
Palermo en Venezuela es un espacio para el 
encuentro entre los fieles que expresan su fe y 
devoción, además que mantienen viva esta 
manifestación cultural y religiosa, pero además 
permite la creación popular, a través de 

anécdotas, música y relatos históricos, que 
fortalecen el conocimiento de la cultura y un 
modo de vida de las comunidades relacionadas 
con el culto a San Benito.  

Sobre la festividad 

La celebración se caracteriza por un 
sincretismo cultural y religioso que mezcla las 
raíces indígenas, africanas y europeas, en ella 
destaca la participación de los chimbánguelero 
que no son más que los vasallos del santo, 
conformado por hombres y mujeres que integran 
el gobierno del Chimbánguele, cargadores del 
Santo, ejecutantes de los tambores, bandereros, 
mandadores, entre otros, son los encargados de 

F e s t i v i d a d  d e  S a n  B e n i t o  d e  P a l e r m o  

San Benito de Palermo de Cabimas, estado Zulia.  
Fuente:  https://issuu.com/primeraedicioncol/docs/primeraecol 



48 

 

organizar y desarrollar todo lo relacionado con la 
celebración y el culto.   

Como lo afirma Rincón y Carrasquero (2013) 
en esta celebración, se ejecutan una serie de ritos 
y toques que tienen pertinencia con la 
celebración ancestral, donde se escuchan letanías 
que encierran ese deseo de demostrar el amor 
por San Benito y el orgullo que se tiene por la 
misma. (p.35) 

Se puede decir entonces que en cada 
celebración de San Benito se pone de manifiesto 
la espiritualidad de las personas que expresan su 
devoción a esta Santo católico con toda la 
divinidad y presencia de la esencia africana, pero 
también el ferviente deseo de darle continuidad 
en el tiempo a esta manifestación cultural y 
religiosa que forma parte del patrimonio histórico 
y cultural de la región occidental venezolana. de 
rendirle culto no son más que una tradición 
heredada. 

Y es que la espiritualidad también es 
posibilidad de educación; desde ella el ser 
humano avanza en la manera como entiende el 
mundo, como asume la cultura, como comprende 
su propia vida.  Palacio Vargas (2015), por ende, 
en esta celebración hay una estrecha relación 
entre la espiritualidad, la cultura y el gentilicio de 

un pueblo, que se niega a que esta manifestación 
se pierda en el tiempo. (p.465) 

Cabe destacar, que esta celebración tiene 
su toque de peculiaridad según cada región del 
país. En Mérida específicamente en el poblado de 
Mucuchíes, “Los Vasallos de San Benito” danzan 
sin cesar, agitando una maraca con la mano 
izquierda, entrechocan sus bastones y golpean 
con ellos el suelo. Entre tanto, en el estado 
Trujillo la celebración se inicia con un rosario 
cantado, se coloca la figura del santo junto al 
pesebre, si el dueño de la casa le tiene devoción. 
Luego se realizan tres ceremonias; la gaita, el 
juego de la botella y la ofrenda destinada al Santo 
negro. 

En las poblaciones de  Gibraltar, Bobures, 
Palmarito, San José y Santa María del estado 
Zulia, los devotos acompañan la imagen de San 
Benito con gaitas, tambores que se clasifican en 
tambor grande o bombo, medio golpe, respondón 
y tambor chico o repique que produce los sonidos 
más agudos. Además, se realizan ofrendas que 
incluyen alimentos, flores y velas, colocadas ante 
el santo como muestra de fe. 

Al salir de la iglesia inicia la procesión donde 
todos van siguiendo las imágenes del Santo y 
rociándolas con aguardiente y perfume. Bailan y 

Procesión de San Benito en Palmarito, Sur del Lago, estado Mérida 
Fuente:  Wikimedia commons, creative commons 

F e s t i v i d a d  d e  S a n  B e n i t o  d e  P a l e r m o   



49 

 

cantan en las calles, durante esta larga y animada 
caminata con la imagen del Santo Negro, entra en 
evidencia la espiritualidad y sentir de un pueblo al 
danzar, expresar oraciones y afirmaciones como: 
“Ajé, Ajé San Benito, Ajé” que es un sincretismo 
con la deidad Ajé, señor de las aguas azules, 
venerado por mujeres Efik en África occidental. 

 Es importante mencionar que esta las 
celebraciones en honor a San Benito en los 
diferentes estados del país, aunque son diversas, 
comparten un núcleo común: la fusión de 
espiritualidad cristiana con cosmovisiones 
africanas, indígenas y populares. En ese sentido, 
Palacio Vargas (2015) reafirma que la 
espiritualidad es, por tanto, el reencuentro con la 
esencia de lo que el ser humano es, con el anhelo 
de lo que quiere ser, con el amor que lo ha creado 
y que definitivamente lo seguirá recreando. 
(p.462) 

En relación a lo anterior es  viable citar las  
palabras de Gianni di Fiore cargador de San 
Benito: "San Benito es como un padre para mí, un 
padre, aunque primero está Dios y después lo 
siento como un padre, porque todo, todo, todo, 
para donde camino y para donde voy, lo tengo 
presente. Ve, tal cual para Cabimas es lo mismo, 
Cabimas nació, como del pulmón de San Benito, y 

así mismo lo llevamos nosotros por dentro". 

Relaciones sociales inmersas en el 
culto a San Benito 

En la celebración de San Benito trasciende  
lo comunitario y religioso, pues, existen diversas 
organizaciones como escuelas, liceos, 
universidades, hospitales, comunidades, 
organismos públicos y privados, museos, iglesias, 
entre otros, que participan en el desarrollo de 
actividades que ayudan a la proyección de 
actividades con la finalidad de fortalecer los 
saberes sobre el culto a San Benito.  

De acuerdo con Casanova (2016) la fiesta es 
un modo de igualarse, de reducir la distancia 
social entre clases favorecidas y desfavorecidas, 
entre jefes y obreros, de verse similares 
individuos provenientes de etnias, culturas, 
nacionalidades y realidades distintas. “Estamos en 
presencia de un fenómeno que trasciende el 
ámbito de lo religioso para convertirse en un 
hecho social total”. (p.227) 

Al respecto, Casanova (2013), señala la 
necesidad de establecer mecanismos de 
protección sobre las tradiciones culturales, pues 
estas poseen en si una visión humana, a tal punto 
que allí, se concreta la identidad de los pueblos, 

F e s t i v i d a d  d e  S a n  B e n i t o  d e  P a l e r m o  

Fiesta de San Benito en Mucuchíes, estado Mérida. 
Fuente:  https://haimaneltroudi.com/san-benito-suena-tu-tambor/ 



50 

 

esencialmente a través de aquellas 
manifestaciones relacionadas con el devenir 
histórico social que se expresan mediante la vida 
cotidiana de sus habitantes. (p.55) 

Asimismo, se puede afirmar que la fiesta de 
San Benito es el espacio del reencuentro, pero 
también del contacto entre desconocidos, donde 
se entablan relaciones de solidaridad y alianza en 
el acceso a la imagen sagrada del Santo: el pueblo 
devoto se rebela contra el poder establecido 
cuando sus representantes intentan despojarlo 
de la imagen. "Esta es una de las pocas fiestas 
venezolanas que permite esta ruptura". García 
Gavidia, (1991, p.192) 

A lo largo de este escrito se ha venido 
describiendo los elementos que convergen en la 
festividad de San Benito de Palermo arraigada en 
los estados de la región occidental de Venezuela y 
que pone de manifiesto la religiosidad, 
espiritualidad, valores ancestrales y 
afrodescendientes, así como el patrimonio 
cultural. Es por ello que se puede concluir 
diciendo que en las fiestas en honor al Santo 
Negro persisten la diversidad cultural y los valores 
de la afroespiritualidad y afro venezolanidad, que 
aviva las creencias religiosas de un pueblo, 
exaltando las nuevas formas de relación del ser 
humano con la naturaleza, el cosmos y riqueza 
espiritual. 

Asimismo, el culto a San Benito de Palermo, 
encarnado por los Negros, es mucho más que una 
festividad religiosa. Es una expresión de 
resistencia, memoria y dignidad afrovenezolana, 
que fue asumida por las comunidades ancestrales 
como un medio de defensa de sus costumbres y 
tradiciones, lo cual creó las bases para la 
subsistencia de su identidad.  

Además, que convergen elementos de la 
espiritualidad al entronizar en las mujeres y los 
hombres devotos del Santo negro, las sustancias 
divinas que le permiten como sujeto creador dar 
consistencia a la obra de Dios, porque en este 
culto se interrelacionan los valores cristianos del 
catolicismo, pero además los valores del 
sincretismo africano y que se mantienen como un 
ritual profundamente arraigado en la historia, la 
espiritualidad y la lucha por el reconocimiento. 

Por último, no queda más que decir que en 

cada celebración de San Benito el pueblo reaviva 
su fe , su valores culturales e históricos, pero 
además reafirman su deseo de continuar 
preservando el patrimonio cultural y religioso de 
sus antepasados, pero que además transmiten 
estos valores culturales, afrodescendientes y 
espirituales a las nuevas generaciones para que se 
mantengan en el tiempo.  

 

Referencias 

Ascencio, M (1976).San Benito ¿Sociedad 
Secreta?. U.C.V. Caracas, 

Casanova, V (2016).Las devociones sincréticas en 
América del Sur: la fiesta de San Benito en 
Venezuela como expresión de contrapoder. 
Revista  El-Paradigm Journal  N°01. 

Fonseca Martínez, A. & Brull González, M. (2020). 
Patrimonio cultural e identidad en las 
universidades. Revista Universidad y 
Sociedad, 12(5), 328-336. Universidad de 
Oriente. Santiago de Cuba. Cuba. 

García Gavidia, Nelly (1991). “Persistencia de lo 
Sagrado: Fiesta y Religión Popular. Notas 
para la Comprensión de la Fiesta”. En: 
Revista Opción, Año 8, No. 11, Septiembre 
1991. Pp. 181-196. 

García Gavidia, Nelly (2003). “El uso de los 
símbolos indígenas en la invención de la 
identidad nacional”. En: Revista Opción. 
Año 19, no. 40. Pp. 9-34. Maracaibo: 
Editorial Astro Data. Universidad del Zulia. 

Palacio Vargas, C. (2015) La espiritualidad como 
medio de desarrollo humano. Revista 
Cuestiones Teológicas No. 98. Vol. 42 . 
Medellín-Colombia 

Rincón, R y Carrasquero, M (2013). Un museo sin 
paredes: el Museo Itinerante San Benito y 
su acción cultural en las comunidades. 
Perspectivas. Revista de historia, geografía, 
arte y cultura. Universidad Nacional 
Experimental Rafael María Baralt. 
Maracaibo, Venezuela 

Rojo, V (1985) San Benito de Palermo. Ediciones 
Atenas. Madrid, España. 

 
 

 

 

F e s t i v i d a d  d e  S a n  B e n i t o  d e  P a l e r m o   



51 

 

El venerado San Benito de Palermo. Mucuchíes, estado Mérida 
Fuente:  https://i.pinimg.com/736x/f0/b5/c0/f0b5c09a38ab6c5d8bac90922a2ccd73.jpg 

F e s t i v i d a d  d e  S a n  B e n i t o  d e  P a l e r m o  



52 

 

Nora Ectsabeth Espinel Solano* 
Venezuela 

MI ENCUENTRO 
CON JESÚS 

Encuentro con Jesús  
Fuente:  https://enrique60.wordpress.com/2019/01/15/encuentros-con-dios/ 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  



53 

 

 

 

 

E n la vida de muchos creyentes 
cristianos, Jesús llega en muchas ocasiones sin ser 
invitado, derrumbando paradigmas, 
transformando corazones y en consecuencia 
vidas. “He aquí, yo estoy a la puerta y llamo; si 
alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré a él y 
cenaré con él, y él conmigo.” (Apocalipsis 3:20). 
Hoy escribo desde mi fe, desde ese primer 
encuentro con Jesús, encuentro que cambio mi 
vida espiritual y secular significativamente, narro 
lo que para mi ha sido un antes y un después del 
encuentro consciente y real. 

Probablemente, no soy la más apropiada 
para narrar estas vivencias, pero en virtud de la 
oportunidad, me permito hacerlo y espero ser 
guiada espiritualmente para dar el mensaje 
correcto. Primero, he de confesar que para mi 
nuestro señor Jesucristo era un hermano, el hijo 
unigénito de Dios, pero el hermano mayor de los 
creyentes. Así lo comprendí en mi primera 
comunión, acto religioso de la iglesia católica. 
Desde la inocencia de una niña con poco más de 
10 años, bajo una práctica religiosa donde todos 
los miércoles por un año asistí a la iglesia a 
prepararme para tal fin, donde se sumaba 
obligatoriamente asistir a la misa dominical, hasta 
llegar el mes de julio - recuerdo claramente un día 
del padre – donde finalmente hice la primera 
comunión vestida de blanco, tomando el cuerpo 
de Cristo a través de una hostia. 

Durante la formación conocí a Jesús y a sus 
Apóstoles, a través de la lectura de algunos 
pasajes, en un libro que me forró mi mamá con 
papel contact transparente, El Nuevo Testamento, 
no la Biblia, solo un fragmento de ella. Y dentro 
de las enseñanzas estaba entender como se 
estructuraba el texto más leído de la tierra, 
constituido por libros, capítulos y versículos. 
Sobre este libro en mi infancia, reposaba 
cualquier cantidad de mitos, como, por ejemplo, 
“si lees corrido la biblia puedes enloquecer”, así lo 

señalaba insistentemente mi abuela, además “es 
un libro aburrido”, “es escrito por hombres”, entre 
otros. Asimismo, en la casa de mi abuela había 
una Biblia inmensa abierta en un Salmo, como si 
fuese un talismán de suerte y bendición, sin 
ritual, un libro sagrado, al que nadie se acercaba, 
un elemento decorativo más de la casa. 

Una vez logrado el acto religioso, mi 
encuentro con Dios era cuando pasaba por algún 
apuro o conflicto, en los bautizos de mis hijos, 
una que otra visita en Semana Santa, sin más 
acercamiento a la iglesia católica. Tenía una 
exigua relación realmente, signada por un 
ejercicio nulo de la oración que se resumía en 
rezar y pedir, muy poco de la gratitud. 

En mi corazón Dios era solo un ser 
omnipresente, omnisciente y omnipotente, 
cuestionable con frecuencia por los actos de 
injusticia que vivía en mi cotidianidad y en la de 
otros, pero sin entender y menos querer 
entender más allá.  

De mis conversaciones con algunos 
cristianos evangélicos a quienes llegué a 
considerar como fanáticos en ocasiones, me 
parecía que sus discursos eran aburridos y sin 
sinceridad.  Mi desconocimiento me llevaba a un 
alejamiento rotundo de la palabra y a crear mi 
propia religión y convicción, “Dios está en todos 
lados, no voy a la iglesia porque no tengo tiempo, 
yo me porto bien y lo peor de todo yo creo en Dios 
a mi manera”. 

Este ejercicio religioso personal impuesto 
en mi cotidianidad, me distanció de Dios, casi que 
lo veía como la barita mágica de los deseos, 
recurría solo ante la necesidad. Hasta que la vida 
me trasladó a un punto de no retorno con mi 
relación espiritual, una cadena de situaciones que 
me llevaron a la confrontación. 

Así inicié un recorrido novedoso, empecé 
por mi propia cuenta a buscar de Dios como 
refugio, confidente y apoyo. Experimenté 
prácticas de la nueva era, como el yoga hasta el 
feng shui, pero entendí que no era ahí. Llegué a 
una iglesia cristiana por un evento de pronto 
fortuito -o tal vez no- a donde se me presenta a 

*  Socióloga (UCV). Doctora en Artes y Culturas del Sur (UNEARTE). Docente - Investigadora de la UPTAMCA y UNEARTE. 
Creadora de "Los Sabores de Lita". Promotora y defensora de los derechos de los niños, niñas, adolescentes y de la mujer. 
Seguidora y fiel creyente de Jesucristo. Correo-e: norespin@gmail.com 

R e s e ñ a  .  A c t u a l i d a d  



54 

 

Jesús “El Salvador”, en su integralidad, en su 
trinidad y comprendí por primera vez que Jesús 
no solo es el hijo de Dios, Jesucristo es Dios. 

Al principio aceptar esta realidad no fue tan 
sencillo, me propuse formarme en este camino, el 
de la palabra, pero la verdad no ha sido fácil. Dios 
colocó maestros iniciadores en el proceso, unos 
muy sabios, otros no tanto, como todo lo hecho 
por la humanidad viene cargado de imperfección 
y mi búsqueda me obligaba a encontrar un 
sendero más parecido al maestro descrito en el 
nuevo testamento, a ese Dios vivo que caminó 
sobre la faz de la tierra, que resumió los 10 
mandamientos escritos por Moisés en 2: “Amarás 
al Señor tu Dios con todo tu corazón” y “Amarás a 
tu prójimo como a ti mismo” (Mateo 22:37–39). 
Ese salvador es el elemento patrimonial del que 
hablo, con la certeza de que muchos en el mundo 
entero lo buscan en su sabiduría, en esas 
parábolas complejas, pero cargadas de 
conocimientos y bajo las que muchas otras 
creencias, prácticas espirituales y religiones se 
albergan en la exploración de una humanidad 
más sana en su conciencia y espiritualidad. 

En mi búsqueda descubro que Dios desde el 
viejo testamento nos prepara para el gran 
momento de la llegada de su unigénito al mundo, 
cada uno de los textos bíblicos desde Génesis 
hasta Malaquías, ofrecen pistas precisas que 
conducían a su llegada con la promesa de una 
vida eterna, un mensaje cargado de amor, 
respeto, igualdad, empatía, solidaridad. “Porque 
de tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a 
su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él 
cree no se pierda, más tenga vida eterna” (Juan 
3:16). 

Para mí Jesucristo es el principio y fin de 
todo, quien vino encomendado por el Padre a 
ofrecer la salvación, el cordero del sacrificio, el 
redentor, quien espera a cambio tu 
arrepentimiento sincero, quien te mira a los ojos 
como a la prostituta apedreada, con compasión y 
misericordia diciéndote “Ni yo te condeno; vete, y 
no peques más (Juan 8:1-11). Jesucristo para 
quien todo es posible, hasta resucitar a los 
muertos, transformó la manera de ver el mundo, 
antes de él y después de él, todavía hoy 1992(1) 
años aproximadamente de su sacrificio en la cruz, 
muchos como yo decidimos seguirlo. 

Ser cristiano representa más que un acto 
religioso, es un estilo de vida, va más allá de lo 
litúrgico, es la comunión que te permite 
encontrarte con Dios a través de la oración, en 
ese momento íntimo donde converge tu 
humanidad buscando el abrigo y las respuestas 
necesarias. Este acto implica no solo portarse 
bien o hacer el bien, es ser obediente a la palabra, 
la que está escrita y con la que con frecuencia 
también te confrontas, ya que no siempre para 
todo se encuentra un amén, en la humanidad es 
normal nuestra rebeldía, inició en el mismo Edén 
de la mano de Adán y Eva.  

De acuerdo a la palabra de Dios, es solo a 
través de Jesucristo que hemos logrado la gracia 
de Dios y la valiosa oportunidad de nacer de 
nuevo, comprensiblemente desde el espíritu, 
como señala Pablo en una de sus epístolas al 
pueblo de Corintios: “De modo que, si alguno está 
en Cristo, nueva criatura es; las cosas viejas 
pasaron; he aquí todas son hechas 
nuevas” (Corintios 5:17). 

De tal manera, que muchos deciden nacer 
de nuevo y seguirlo. Este acto de fe tiene un 
costo, muchas personas alrededor del mundo aún 
hoy, les sigue costando su libertad y hasta la vida 
el ser creyente de su palabra, profesar su 
evangelio y creer en su promesa.  

Por otra parte, lamentablemente no todos 
los creyentes obran para bien, eso es también 
una dura realidad. Sin embargo, es preciso 
destacar, que es el mismo Dios quien nos otorga 
el libre albedrío y al final tú y solo tú serás 
responsable de cada uno de los actos que hagas 
en este plano terrenal, así como lo señala la 
tercera Ley de Newton sobre acción y reacción(2).  

Si aún no lo conoces, si no te lo presentan, 
te cuento que es fácil de encontrar, en la palabra 
está. A veces es complicado entenderlo, pero él 
buscará que lo comprendas y permitirá que su 
poderoso Espíritu Santo haga su obra en tu 
corazón. No te va a juzgar y siempre estará ahí 
como el padre del hijo pródigo para perdonarte, 
llenarte del amor incondicional del Padre, 
ofrecerte abrigo en su dulce regazo, mimarte, 
amarte, solo búscalo, él espera por ti y tu 
arrepentimiento (Lucas 15:11–32). 

Mi experiencia no tiene porque ser igual a la 

M i  e n c u e n t r o  c o n  J e s ú s  



55 

 

M i  e n c u e n t r o  c o n  J e s ú s  

tuya, solo te invito a que tengas ese lindo 
encuentro con Jesús, ojalá luego me puedas 
conversar sobre ello. 

En estas palabras espero haber mostrado 
un poco del patrimonio cultural de un pueblo, el 
pueblo creyente, el pueblo de Dios, aquellos sin 
importar la raza, el territorio, la lengua y la 
cultura decidimos confiar y creer en Jesucristo. 

NOTAS 

(1) La fecha exacta de la muerte de Jesús de Nazaret no está 
especificada en los registros históricos y existe cierto 
debate entre los estudiosos. Sin embargo, la mayoría de los 
historiadores y biblistas sitúan la crucifixión de Jesús en un 
período comprendido entre los años 30 y 33 d.C., durante el 
gobierno de Poncio Pilato en Judea. Helen K. Bond, 
especialista en el Nuevo Testamento, señala que la 

preferencia académica por fechar la crucifixión de Jesús es 
el 7 de abril del año 30 d. C., la fecha precisa ya no puede 
recuperarse. Todo lo que podemos afirmar con cierto grado 
de certeza es que Jesús murió en algún momento alrededor 
de la Pascua (quizás una semana antes de la fiesta) entre los 
años 29 y 34 d. C. 
(2) Tercera Ley del movimiento, desarrollada por Isaac 
Newton en su obra Philosophiae Naturalis Principia 
Mathematica (2013). 
 

REFERENCIAS 

La Biblia (1960). Versión Reina Valera. 
Bond HK. Dating the Death of Jesus: Memory and 

the Religious Imagination. New Testament 
Studies. 2013;59(4):461-475.  

 

 

Encuentro con Jesús 
Fuente:  https://www.shutterstock.com/image-photo/lending-helping-hand-associated-savior-260nw-2522730785.jpg 



56 

 

La espiritualidad, 
sabiduría femenina en 
la Regla de Osha Ifá 
Reflexiones subjetivas, miradas otras  

Ismenia de Lourdes Mercerón* 
Venezuela  

Ilustración de la diosa yoruba Oshun (Oxum en América Latina). Deidad africana, orisha, religión del suroeste de Nigeria. 
Encarna el amor, la feminidad, la pureza, la fertilidad. Fuente: Generador de imágenes 123RF . https://es.123rf.com/ 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  



57 

 

*Mujer afrovenezolana, caribeña, cimarrona, docente-militante investigadora de la UNESR. Coordinadora de la Cátedra 
Libre Josefina Bringtown. Escritora y poeta. Correo-e: nenajabamiah60@gmail.com  

R e s e ñ a   .  H i s t o r i a  

 

“Estar en la santería ha sido una  

experiencia maravillosa,  

los Orisha orientan mi vida” 

Omi Adde Olukun 

 

L a sabiduría es una de las virtudes que 
los seres humanos hemos intentado tener para 
guiar nuestra vida. Nos han enseñado que, la 
sabiduría proviene de los mayores, los abuelos, 
abuelas, los ancestros y las ancestras. Pero, hoy 
día sabemos que, la sabiduría está en cada “ser”, 
sin importar la edad: “La sabiduría es filosofía”.  

En la cultura africana la sabiduría es “(…) 
poder de la historia, el discernimiento y la 
previsión” (Ortiz, 1985, p.195). La historia o 
pataki, “donde está la raíz de los 
procederes” (García Cortez, 1971, p.137) que, 
describe la creación del mundo, se narra bajo las 
premisas de la filosofía de la religión Yoruba, es 
por eso que, adentrarse en el mundo de la 
espiritualidad Yoruba, pasa por conocer e indagar 
sobre los Orishas como creadores de la 
humanidad. No cabe duda que cada creencia 
parte de una convicción, devoción en algo, sin 
importar si es material o inmaterial. En todas las 
religiones que tienen seguidores alrededor del 
mundo, es la fe lo que impregna al “ser” creyente 
y practicante.   

 La creación del mundo ya sea mito o 
realidad, se encarna en la subjetividad de cada 
mujer o hombre, es la cosmogonía lo que válida el 
conocimiento de las historias o patakies. Por ello, 
adentrarse en la espiritualidad pasa por re-
conocer como el supremo dios del santuario 
yoruba a Olorún, también llamado Olundumare 
(Sojo, 1986, p.140), es la feminidad que deviene 
del sistema de los que se asientan en Ocha Ifá. 
Entre los 400 Irunmoles conocidos Oshún, Oxum, 
Ochón u Oshún (esta última acepción será 
referencia en el presente escrito), es la única 
deidad femenina venerada en el Caribe, 
específicamente en la Regla de Ocha y en el 
Candomble del Brasil.  

Conozcamos sobre las historias o patakies 
de la creación de la mujer en la religión Yoruba:  

La leyenda Yoruba cuenta que, Oshún se 
quejó ante Olundumare porque era excluida 
por los Irunmoles, al momento que tenían 
que tomar decisiones. Olundumare les hizo 
un llamado de atención, pero le siguieron 
ignorando y todo lo que realizaban les salía 
mal, en consecuencia, escucharon al creador 
y tuvieron que incluirla en todo cuanto 
hicieran (Yeye Ifalokun Omi Toke, 2021). 

Realizar la interpretación y reconstrucción 
de la espiritualidad femenina, recreadas y 
asumidas como prácticas de Ifá, se encarna en sus 
cuerpos, se exteriorizan como filosofía de vida en 
las mujeres venezolanas. El escrito que presento 
versa acerca de la feminidad partiendo de la 
deidad femenina de Oshún y de la experiencia 
con una mujer practicante de la religión yoruba. 
Respondiendo primeramente a estas 
interrogantes: ¿Quién es Oshún?, ¿Qué 
representa para nosotras las mujeres y para la 
humanidad?, ¿Dónde habita?  

Óshún proviene de la palabra yoruba orisun 
que significa fuente, que fluye. Es la energía que 
proviene del agua, es la lluvia que cae a la tierra, 
es el agua dulce, es portadora del Ashé, es 
fertilidad, amor y sensualidad. 

De todas las deidades es la Madre, es con 
ella que podemos identificar parte de la esencia 
de la humanidad. Es el elemento agua que en sí 
misma representa. Oshún, es la sangre que 
recorre nuestro cuerpo como río que fluye. Antes 
de dar el primer llanto todo mujer o hombre, 
permanece en las entrañas del vientre materno y 
navegando en la acuosidad. Allí, está Oshún.  

Oshún, es la leche que brota del pecho de la 
madre, nuestro primer alimento y fuente de vida.  
Por ello, ¡es Oshún la que habita y representa la 
mujer en la tierra!  Brindo a ella flores y cantos 
por su inmensurable amor para todos los seres 
vivientes de la tierra ¡El agua perpetua nuestro 
existir, Oshún es fuente vida! 

Adentrarse en el mundo espiritual de los 
Orishas es una experiencia de vida que sólo 



58 

 

puede ser sentida por la devota, creyente y 
practicante. Se trata del re-encuentro con lo 
sagrado, venerado, la experiencia individual que a 
su vez se colectiviza, permite dar vida a los 
testimonios profundos de una sociedad con fe 
ardiente y creyente, pero también es 
transformación que se sustenta sobre la metáfora 
como argumento. 

 Por ello, en la búsqueda de comprender e 
interpretar la espiritualidad de la mujer 
venezolana y su mundo de vida en la religión 
Yoruba, genera en mí la necesidad, de realizar la 
entrevista a Omi Adde Olukun, su madre Yemayá 
y su Padre es Olokun en el Santo. El día 09 de 
agosto cumplió 7 años de haberse coronado en 
Yemayá: 

¿Cómo fueron tus inicios? ¿Por qué 
escogiste esta religión?  

Mis inicios fueron porque tenía gente muy 
cercana que ya estaba en la religión, la pareja de 

mi suegro practicaba el espiritismo y luego entró 
en la santería, se corona su santo, luego mi 
suegro. El padre de mis hijos también está en la 
religión. Desde joven siempre me ha gustado el 
espiritismo, aunque no lo he practicado, he estado 
presente en sesiones desde pequeña. Mi abuela 
que en paz descanse creía en el espiritismo, creía 
en los santos, prendía velas, eso es algo que uno 
ya lo trae en sus genes, eso viene de los ancestros 
y a medida que uno va creciendo va aprendiendo. 
Yo me fui iniciando hace diez años. Cuando una 
familia está guiada por una ideología religiosa, 
todos se van involucrando, como mis hijos. Mi 
madrina (madre de crianza), llegó el momento y 
se dio la oportunidad, me llegó un dinero, era el 
momento. Ya en una consulta me dijeron que yo 
estaba preparada para recibir el santo. Me 
quitaron todo mi cabello, mi cabeza quedó 
rapada, pero, eso no me preocupó, en la religión a 
nosotras nos quitan todo el cabello, porque una 
nace de nuevo. Considero que todo sacrifico es un 
acto de fe, y no me importó que me quitaran toda 
mi cabellera. 

Mis santos son uno de los tesoros más 
preciados que yo tengo, aparte de mis hijos, he 
aprendido mucho, me ha tocado modificar mi 
vida, mejorar mis actitudes, me he visto en la 
necesidad y la obligación de hacer cambios. Cada 
día me demuestran que son lo más grande y 
maravilloso y todo sucede en esta vida con un 
propósito y un porqué, aunque en el momento no 
tengo la respuesta, ellos me la dan en la medida 
que necesito cada respuesta, de verdad que sí.  

Óshún es la diosa de la fertilidad, es 
maravilla, es única, siempre le pido su dulzura y 
nunca su amargura, porque ella es muy fuerte y 
se las trae. Yemaya es la madre del mundo, mujer 
sobreprotectora, pendiente de todo, estamos para 
dar felicidad a otros por encima de nosotras. Me 
siento honrada de llevar su corona, mi nombre en 
el santo es “Omi Adde Olokun”, los padrinos en la 
religión son mis padres, los respeto y obedezco, ya 
que una tiene un segundo nacimiento a partir de 
que uno se corona el santo. Uno tiene el padrino a 
partir del momento que uno recibe los guerreros, 
cuando él determina quién es el Ángel de la 
guarda por medio de tu padrino, los babalaos, la 
madrina y el padrino te acompañan en todo el 
camino de la Osha. La religión es para toda la 

L a  e s p i r i t u a l i d a d ,  s a b i d u r í a  f e m e n i n a  e n  l a  R e g l a  d e  O s h a  I f á  

Ilustración de la deidad yoruba Yemayá . Es la orisha del 
mar y del océano.  Fuente: Generador de imágenes 123RF . 
https://es.123rf.com/ 



59 

 

vida, el deber ser es mantenerse en una sola casa 
de santo. Si volvería a nacer me volvería hacerme 
el santo. 

Actualmente, hemos visto que se ha 
desvirtuado la santería, porque, hay mucha gente 
que cree que es para hacerse millonario, la gente, 
es pesetera, hay personas que están inventando, 
hacen las cosas a su manera. En el mundo la 
sabiduría está repartida, lastimosamente tener un 
ahijado y que este cometa errores es una 
responsabilidad muy grande. Porque uno tiene 
que estar pendiente, que él debe atender a los 
muertos, a los espíritus, a los santos, hacerse una 
limpieza Ebbó.  

Iyawó es entrar al cuarto de Santo, vestirse 
de blanco durante un año, debe mantenerse una 
conducta intachable, respetar lo que nos dicen los 
mayores en el año de Yyaworaje. 

 Gracias…  

(Entrevista vía red social WhatsApp, Maracay 10 
agosto, 2021).  

A la luz de los valiosos aportes que nos 
brinda Omi Adde Oluku, presento algunas 
reflexiones que a pesar de mi incipiente 
conocimiento de la Santería o Regla de Osha-Ifá, 
son insumos para interpretar subjetivamente.  

Algunos de sus enunciados la “práctica del 
espiritismo”, es la antesala de Omi Adde Oluku a 
la santería como ella mismo lo expresó. Pero 
además esta práctica es una herencia y se 
colectiviza desde la crianza recibida: “(…) he 
estado presente en sesiones desde pequeña, mi 
abuela que en paz descanse creía en el 
espiritismo, creía en los santos prendía velas,”. 
Pero, no solo sé hereda, sino que, además, es una 
impronta genética: “eso es algo que uno ya lo trae 
en sus genes”, con una fuerte carga de 
ancestralidad: “eso viene de los ancestros y a 
medida que uno va creciendo va aprendiendo”. 
Ante este discurso, emergen incógnitas: ¿Estaba 
destina a recibir el santo? ¿Es una enviada? Es allí, 
donde se mezcla la realidad, la espiritualidad, lo 
místico y lo desconocido. Confieso no tengo 
respuestas y no es por no sentir o no vivir en la 
espiritualidad, sino, porque considero que es algo 
que necesito descubrir y experimentar en mi 
“ser”, desde mis propias creencias y vivencias.   

Por otra parte, la fe impregna al devoto y se 
convierte en un sacrifico, entendiendo por 
sacrificio que somos capaces de hacer cosas por 
la fe que nos mueve, así lo expresa Omi Adde 
Oluku: “Considero que todo sacrifico es un acto de 
fe y no me importó que me quitaran toda mi 
cabellera”. Es sumamente valioso este pasaje, 
puesto que el cabello representa la feminidad y la 
belleza, pero, es tanta su fe y creencia, que saber 
que nacerá de nuevo no fue impedimento para 
tal sacrifico: “(…) eso no me preocupó, en la 
religión a nosotras nos quitan todo el cabello, 
porque una nace de nuevo”. 

El discurso de Omi Adde Oluku, deja en mí 
un aprendizaje y un respeto muy profundo por la 
religión Yoruba, pues para ella: “Mis santos son 
uno de los tesoros más preciados que yo tengo”. 
Los tesoros se guardan en cofres, pero también 
las mujeres madres, atesoramos a los seres que 
amamos en el órgano que late en nuestro pecho, 
el corazón que bombea la sangre como un río 
crecido donde habita Oshún. Unas cuantas 
páginas no son suficientes para desbordar e 
interpretar todo el discurso de Omi Adde Oluku, 
pero lo que si me queda muy claro es que está en 
el camino que ella eligió “La religión es para toda 
la vida”. Ashé (entendido como un Don) 

Su espiritualidad resguardada en la religión 
Yoruba es su tesoro, es su patrimonio que heredó 
de su abuela y vive en ella para legarlo a sus hijos 
y a quienes ama. Sentirlo y transmitirlo es una 
herencia viva que otorga valor a su creencia para 
el amor y la protección con sabiduría espiritual.  

Referencias 

García Cortez, Julio (1971) El Santo (La Ocha) 
Secretos de la Religión Lucumí. Caracas-
Venezuela: Talleres litográficos de impresos 
Urbina. C.A.  

Sojo, Juan Pablo (1986) Estudios del Folklore 
venezolano. Colección Guaicaipuro 4. 
Biblioteca de autores y temas Mirandino. 
Los Teques: Instituto Autónomo Biblioteca 
Nacional de Servicios de Biblioteca.   

Ortiz, Fernando (1985) Los bailes y el teatro de los 
negros en el Folklore de Cuba. Primera 
reimpresión. La Habana: Editorial Letras 
Cubanas. 

L a  e s p i r i t u a l i d a d ,  s a b i d u r í a  f e m e n i n a  e n  l a  R e g l a  d e  O s h a  I f á  



60 

 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  

  Estado y sociedad venezolana 
ante el denominado patrimonio 

religioso católico y 
evangélico  

Desde 2019 a 2025 

Fuente: https://misionverdad.com 

Omar Vázquez Heredia* 
Venezuela 



61 

 

*Doctor en Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires. Magister en Relaciones Comerciales de la Universidad 
Nacional Tres de Febrero. Politólogo de la Universidad Central de Venezuela. Investigador del Instituto de Estudios 
Avanzados (IDEA). Correo-e: omarvazquezheredia@gmail.com  

 

 

Introducción 

 

E ntre el final y el principio de las 
décadas de los 80 y 90 del siglo XX, la implosión 
de la URSS y el resto de regímenes estalinistas de 
Europa Oriental, la mayor parte de las 
experiencias del denominado socialismo 
realmente existente, provocó en términos 
geopolíticos el surgimiento de un sistema-mundo 
denominado como unipolar, en el que EEUU se 
constituía en el Estado y la economía 
hegemónica. En ese marco, en la década de los 90 
del siglo XX, se consideró que había ocurrido un 
triunfo indiscutido del capitalismo y de la 
democracia liberal, que facilitó la ampliación del 
proceso de mundialización del sistema-mundo. 
Esto, en ese período histórico, fue entendido 
como la llamada globalización, que se cristalizó a 
partir por un lado de la aplicación de políticas 
estatales de desregulación de los flujos 
económicos y comunicacionales, y en el otro lado 
de un nuevo desarrollo de las tecnologías de la 
telecomunicación, informática y transporte. 

Entonces, según José Luis Garay (1998) “la 
globalización no es un proceso nuevo ni ahistórico 
sino que corresponde a una etapa en la historia 
del capitalismo en la que se reproducen cambios 
sustanciales en la economía política global” (p. 
28). Dichos cambios económicos fueron la 
integración completa de las economías nacionales 
en el mercado global, la sustitución parcial de la 
economía del volumen por la economía del valor 
mediante la producción y comercialización de 
bienes y servicios intensivos en conocimientos, el 
fin de la bipolaridad geopolítica, la constitución 
de grandes zonas económicas regionales como el 
Mercado Común del Sur de 1991 y el Tratado de 
Libre Comercio de América del Norte de 1992, el 
incremento y la desregulación de las 
oportunidades de negocios de los flujos 
financieros, la relocalización de las plantas 
productivas y fragmentación de las cadenas de 

valor de grandes empresas transnacionales 
occidentales con el traslado de sus operaciones 
finales a países con fuerza de trabajo más barata 
como China, India y México. 

Por otra parte, al mismo tiempo, el 
aumento de los flujos económicos, 
comunicacionales y migratorios generaron un 
denominado “modo de vida global” (Arenas 1997, 
p. 3), en el cual se entrelazan fenómenos globales
-locales. Esto se expresa en una homogenización 
parcial de los patrones de consumo de las 
industrias culturales, deportivas, turísticas y 
gastronómicas. Así, productos tradicionales de un 
país, que son parte de su patrimonio cultural, 
viven un proceso de transnacionalización que 
provoca su transformación en globales. Por 
ejemplo, en términos gastronómicos el sushi 
japonés, el ceviche peruano o el tequila 
mexicano. Esto, implica la intensificación de la 
hibridez cultural con la constitución de las 
denominadas “culturas de frontera”, en las cuales 
ocurren dinámicas de desterritorialización y 
territorialización (García Canclini 1990, p. 325).  

No obstante, ante la llamada 
homogenización cultural de los sujetos en su 
condición de simples consumidores, que se 
describió como la “McDonalización desde varios 
aspectos del mundo social” (Ritzer 2008, p. 248), 
también surgen procesos de revitalización de las 
identidades nacionales, religiosas y étnicas. Para 
Heinz Sonntag y Nelly Arenas (1995): 

el proceso globalizador no es lineal, ni está 
exento de tensiones. No engendra simple 
estandarización u homogeneización socio-
cultural, como comúnmente se piensa. En 
dirección contraria apuntan los procesos 
que se han desatado en los últimos tiempos, 
de revitalización de identidades étnicas, de 
construcción de nuevas identidades en las 
zonas urbanas de pobreza, de resurgimiento 
de nacionalismos (incluso exacerbados) y de 
vuelta a lo religioso (p. 13). 

En ese marco, en los años 90 y desde esa 
época hasta la actualidad, aparecen fenómenos 
concretos identitarios que contradicen premisas 
políticas de la intensificación del proceso de 

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

https://www.google.com/search?sca_esv=6665d6e4a6da3cac&rlz=1C1MIZP_enVE1163VE1163&q=Tratado+de+Libre+Comercio+de+Am%C3%A9rica+del+Norte&sa=X&ved=2ahUKEwjg1-qqleCPAxX_RzABHdPpM3YQxccNegQIMhAB&mstk=AUtExfDOTsIpU5wlKTHOguqadyveugPGxwPlWVdQsY_6HggtHzPlr5Ham-S1_IO
https://www.google.com/search?sca_esv=6665d6e4a6da3cac&rlz=1C1MIZP_enVE1163VE1163&q=Tratado+de+Libre+Comercio+de+Am%C3%A9rica+del+Norte&sa=X&ved=2ahUKEwjg1-qqleCPAxX_RzABHdPpM3YQxccNegQIMhAB&mstk=AUtExfDOTsIpU5wlKTHOguqadyveugPGxwPlWVdQsY_6HggtHzPlr5Ham-S1_IO


62 

 

globalización en medio del triunfo del capitalismo 
y la democracia liberal, entre ellas una ciudadanía 
mundial cosmopolita, secularizada. Así, en los 
años 90, la disolución de la URSS y sobre todo de 
la antigua Yugoslavia provocó intensos conflictos 
étnicos y religiosos entre nacionalidades que 
antes integraban dichas unidades estatales. 
También, la expansión de fundamentalismos 
religiosos como el islamismo, los judíos ortodoxos 
y algunas iglesias evangélicas. Además, dicha 
revitalización de identidades culturales incluyó el 
fortalecimiento de los movimientos indígenas y 
afrodescendientes en diferentes partes del 
sistema-mundo incluyendo nuestra región.  

En el caso puntual de América Latina, con 
respecto a la revitalización de las identidades 
religiosas, es fundamental el crecimiento de los 
creyentes evangélicos como porcentaje de la 
población. Según la encuesta de 2024 del llamado 
Latinobarómetro, la cantidad de población 
evangélica ha crecido en América Latina en las 
últimas dos décadas, pasando de 12,5% en 2004 
al 18,8% en 2024. Paralelamente, los creyentes 
que se consideran católicos se han reducido 
considerablemente en América Latina, porque en 
2004 eran 71,3% de la población y en el 2024 solo 
alcanzaban el 54,1% (1). En palabras de José Luis 
Pérez Guadalupe (2019) plantea que:  

la gran trasformación religiosa 
latinoamericana en las últimas décadas no 
ha sido el crecimiento de la increencia o el 
secularismo ateo como en Europa, sino el 
paso de un cristianismo católico tradicional 
a un cristianismo evangélico militante (p. 
185). 

Este contexto histórico de la región, ha 
promovido que en América Latina se viva una 
recomposición de la relación entre la religión y los 
Estados y las sociedades civiles, que se ha 
cristalizado en “la reconfiguración de los modelos 
nacionales de laicidad” (De la Torre y Semán 
2021, p. 36). En consecuencia, en el presente 
artículo, nos proponemos revisar la posición 
actual del aparato estatal y de diferentes sectores 
sociales en Venezuela ante la revitalización de la 
religión en tanto un patrimonio cultural que se ha 
convertido en un componente esencial de la 
construcción de identidades colectivas e 
individuales.   

Una breve revisión conceptual 

Desde la perspectiva marxista, en 
ocasiones, se ha diferenciado al Estado como 
forma y al aparato del Estado como 
institucionalidad. En ese sentido, el Estado sería 
una dimensión analítica de las relaciones sociales 
dominantes, que se constituye en el componente 
coercitivo y coactivo que coadyuva a su 
constitución y reproducción (O'Donnell, 1984). 
Paralelamente, el aparato del Estado en sentido 
estricto sería la institucionalidad que a través de 
sus discursos oficiales, normas jurídicas y políticas 
estatales reproduce el orden político y social 
dominante, pero cristalizando las situaciones de 
fuerzas progresivas o regresivas que emergen en 
términos históricos a partir de las luchas de las 
diferentes clases y sectores sociales (Poulantzas, 
1979). 

En ese marco, el aparato del Estado define y 
organiza su discurso oficial, normas jurídicas y 
políticas públicas a partir de las llamadas 
cuestiones socialmente problematizados (Ozlak y 
O’Donnel 1976, ), que emergen en términos 
históricos de los intereses materiales y culturales 
de las diferentes clases y sectores sociales, que se 
organizan y disputan en la sociedad civil en 
sentido gramsciano, a través de partidos, 
sindicatos, iglesias, organizaciones comunitarias, 
movimientos sociales, entre otras expresiones 
orgánicas. 

En ese sentido, el aparato del Estado 
desarrolla políticas públicas dirigidas a definir y 
enmarcar lo que es patrimonio, que es entendido 
en términos generales como “el legado que 
recibimos del pasado, lo que vivimos en el 
presente y lo que transmitimos a las futuras 
generaciones” (Unesco 2008, p. 5). Así, la misma 
Unesco (2008) define al patrimonio cultural y 
natural como “una fuente insustituible de vida e 
inspiración, nuestra piedra de toque, nuestro 
punto de referencia, nuestra identidad” (p. 5).  

No obstante, dicha definición y 
enmarcamiento del patrimonio por parte del 
aparato del Estado ocurre en medio de la 
transformación de manifestaciones culturales 
específicas en problemas socialmente 
problematizados, que surgen de las luchas de las 
clases y sectores sociales. Esto, porque “si bien el 

E s t a d o  y  s o c i e d a d  v e n e z o l a n a  a n t e  e l  d e n o m i n a d o  p a t r i m o n i o  r e l i g i o s o  c a t ó l i c o  

y  e v a n g é l i c o   



63 

 

patrimonio sirve para unificar a cada nación, las 
desigualdades en su formación y apropiación 
exigen estudiarlo también como espacio de lucha 
material y simbólica entre las clases, las etnias y 
grupos” (García Canclini 1990, p. 182). En ese 
mismo sentido, Néstor García Canclini (1990) nos 
planteó que “la reformulación del patrimonio en 
términos de capital cultural tiene la ventaja de no 
representarlo como un conjunto de bienes 
estables y neutrales, con valores y sentidos 
fijados de una vez para siempre, sino como un 
proceso social” (p. 182). 

Por lo tanto, desde ese enfoque conceptual 
no es permanente ni neutral la definición y el 
enmarcamiento por parte del aparato del Estado 
de las manifestaciones culturales, entre ellas las 
religiones, en tanto un patrimonio cultural 
inmaterial religioso del conjunto de la nación. De 
ese modo, el aparato del Estado puede definir y 
enmarcar a religiones específicas como un 
patrimonio nacional a través de sus políticas 
estatales dirigidas a organizar su relación con las 
iglesias en tanto garantes institucionales de los 
dogmas y rituales de una comunidad de 

creyentes.  

Así, la relación de los aparatos de los 
Estados laicos con las iglesias de las religiones que 
define de modo formal o informal como parte del 
patrimonio cultural inmaterial religioso de su 
nación, se expresa en el denominado "modelo 
nacional de laicidad", que puede ser de cinco 
tipos: laicidad separatista, que separa 
completamente a las iglesias y los Estados; 
laicidad anticlerical, en el cual el Estado persigue 
a las iglesias; laicidad autoritaria, en el cual el 
Estado interviene en las decisiones internas de las 
iglesias; laicidad de fe cívica, en el cual el Estado 
promueve solamente a la iglesia de la religiosidad 
mayoritaria; y laicidad de colaboración, en el cual 
el Estado promueve que las iglesias colaboren con 
las políticas estatales (De la Torre y Semán, 2021).  

El aparato del Estado y diferentes 
sectores sociales ante el patrimonio 
religioso católico y evangélico desde 
2019 a 2025 

En el caso de Venezuela, según la encuesta 

E s t a d o  y  s o c i e d a d  v e n e z o l a n a  a n t e  e l  d e n o m i n a d o  p a t r i m o n i o  r e l i g i o s o  c a t ó l i c o  

y  e v a n g é l i c o   

Iglesia en Venezuela. Virgen de la Coromoto patrona del país 
Fuente:  https://www.consolataamerica. 



64 

 

de Latinobarometro de 2024 la cantidad 
porcentual de personas que se consideran 
evangélicas también ha crecido en las últimas dos 
décadas, al pasar de 5,8% en 2004 a 7,8% en 
2024. No obstante, la misma encuesta de 
Latinobarometro pero de 2023 presentó que la 
cantidad de personas que en Venezuela se 
reivindicaban evangélicas para ese año era del 
30,9%. Por otra parte, según ambas encuestas de 
Latinobarometro, la de 2023 y de 2024, en 
Venezuela la población católica se ha disminución 
al pasar de 89,8% en 2003 y de 83,2% en 2004 a 
48,1% en 2023 y a 71,9% en 2024. Más allá del 
respectivo decrecimiento o crecimiento en 
términos porcentuales de los sectores de la 
población venezolana que se identifican como 
evangélicos o católicos desde el 2023 al 2024, que 
parece anormal por lo abrupto, si observamos 
que en las últimas dos décadas hubo un cambio 
en la adscripción religiosa en nuestro país.    

En ese marco histórico, desde 2019 hasta 
este año 2025, el Estado venezolano se encuentra 
desarrollando un conjunto de políticas estatales 

dirigidas a las iglesias evangélicas del país, que en 
nuestra concepción han implicado la 
consolidación de un modelo nacional de laicidad 
de colaboración. Antes, en el marco del 
Concordato con el Vaticano firmado en 1964, el 
Estado venezolano a partir de la existencia de un 
monopolio religioso de la Iglesia Católica 
ejecutaba un modelo nacional de laicidad que 
combinaba dos tipos: el apoyo gubernamental a 
esa iglesia en tanto representante de la 
religiosidad mayoritaria y la convocatoria de dicha 
iglesia para que colabore en políticas estatales.  

Esto, por supuesto, ha generado resistencia 
de la Iglesia Católica que tradicionalmente ha 
recibido financiamiento estatal para el desarrollo 
de programas educativos como Fe y Alegría, la 
celebración de las diferentes festividades 
marianas del país, y la rehabilitación de sus 
iglesias. También, ha provocado la oposición de 
organizaciones feministas que han expresado su 
preocupación ante el carácter conservador de las 
iglesias evangélicas, porque desde su perspectiva 
promueven el fin del Estado laico, el predominio 

E s t a d o  y  s o c i e d a d  v e n e z o l a n a  a n t e  e l  d e n o m i n a d o  p a t r i m o n i o  r e l i g i o s o  c a t ó l i c o  

y  e v a n g é l i c o   

Comunidad cristiana evangélica en “La Marcha para Jesús” 2025 en Cumaná, estado Sucre 
Foto: Radio Miraflores 



65 

 

ideológico de los hombres sobre las mujeres, la 
criminalización de la diversidad sexual, la 
estigmatización del uso de anticonceptivos, y la 
restricción del sexo a una actividad reproductiva 
(2).       

En términos concretos, el 5 diciembre de 
2019, el presidente Nicolás Maduro estableció al 
15 de enero como el “Día Nacional de las Pastoras 
y Pastores Evangélicos” mediante el decreto Nº 
4.033, que en su artículo 2 norma que en la fecha 
mencionada “se desarrollarán actividades, 
programas y eventos públicos dirigidos a 
reconocer el esfuerzo realizado en favor del 
pueblo de la República Bolivariana de 
Venezuela” (3). Según la información oficial, 
establecieron esa celebración al 15 de enero para 
honrar al natalicio de Martín Luther King Jr, que 
en su condición de pastor bautista también 
desarrolló un activismo por los derechos civiles de 
la población afroestadounidense (4).  

Paralelamente, el 6 diciembre de 2019, el 
mismo presidente Nicolás Maduro anunció la 
creación de la llamada Universidad Teológica 
Evangélica de Venezuela. Esto, en una asamblea 
realizada en el Círculo Militar de Caracas con el 
Movimiento Cristiano Evangélico de Venezuela 
(5). Dicha declaración presidencial provocó el 
rechazo del cardenal de la Iglesia Católica, 
Baltazar Porras (6). No obstante, hasta ahora 
parece que la referida institución universitaria no 
ha sido creada. 

Años después, en diciembre de 2022, el 
presidente Nicolás Maduro estableció el 
denominado Bono al Buen Pastor, que es la 
asignación de una remuneración mensual a 
pastoras y a pastores de las iglesias evangélicas 
del país (7). Dicha nómina de referentes religiosos 
surgió a partir de un censo realizado entre marzo 
y abril de 2022, que fue enmarcado en el 
denominado Plan el Buen Cristiano (8). Hasta este 
año 2025, el gobierno nacional ha seguido 
pagando ese bono, que es un monto en bolívares 
que progresivamente ha sido incrementando a 
partir de la devaluación del tipo de cambio oficial.  

Además, el 19 de enero de 2023, el 
presidente Nicolás Maduro anunció la creación 
del plan Mi Iglesia Bien Equipada, que enmarcó 
en la Gran Misión Venezuela Bella, y que en sus 

palabras “tributa a consolidar los valores de la fe 
cristiana” (Mippci 2023, p. 5). En ese documento 
oficial del gobierno nacional de 2023, plantean 
“Venezuela se ha caracterizado por ser un pueblo 
de fe cristiana y con ello se cultivan los valores de 
la paz y la unión en cada hogar y en las 
comunidades”, en consecuencia “el Gobierno 
Bolivariano tributa a consolidar las bases 
programáticas de la felicidad social con el apoyo 
coordinado de la Gran Misión Venezuela Bella 
(GMVB) para restaurar templos, casas 
parroquiales y centros de oración en el territorio 
nacional” (Mippci 2023, p. 5). Generalmente, 
dicho plan gubernamental se ha vinculado 
solamente al financiamiento estatal del 
acondicionamiento de templos de iglesias 
evangélicas, pero también ha incluido a iglesias 
católicas. El plan inicial se propuso el 
mantenimiento y mejoras a 2500 templos 
católicos y evangélicos. En términos políticos fue 
justificado al sostener que: 

Con instrucciones directas, el presidente de 
la República, Nicolás Maduro, hombre de fe 
y práctica cristiana, ordenó rehabilitar este 
año 2023, un conjunto de mil 750 iglesias 
católicas y evangélicas para apoyar el 
voluntariado y fortalecer los espacios que 
atienden al pueblo (Mippci 2023, p. 5). 

El siguiente año, el 8 de marzo de 2024, a 
través de una resolución administrativa del  
Servicio Autónomo de Registros y Notaría (Saren) 
exoneraron a las asociaciones civiles con fines 
religiosos del pago de la tasa de protocolización 
de sus actas constitutivas. Dicha medida que 
facilita la creación de iglesias evangélicas, las 
cuales son generalmente descentralizadas, fue 
publicada en la Gaceta Oficial Extraordinaria Nº 
6796. Ese mismo año 2024, específicamente en el 
mes de abril y mayo, el gobierno nacional 
respaldó la gira en el país del pastor evangélico 
keniano,  David Edward Owuor Ujiji, que término 
con una visita al presidente Nicolás Maduro y 
desde la perspectiva gubernamental fue realizada 
"con el propósito de fortalecer los valores 
cristianos" (9). 

En el 2025, el 21 de abril, ante el 
fallecimiento del Papa Francisco, el presidente 
Nicolás Maduro promulgó el Decreto Nº 5.121, 
que en su artículo 1, estableció que “se declaran 

E s t a d o  y  s o c i e d a d  v e n e z o l a n a  a n t e  e l  d e n o m i n a d o  p a t r i m o n i o  r e l i g i o s o  c a t ó l i c o  

y  e v a n g é l i c o   

https://mippci.gob.ve/
https://mippci.gob.ve/
https://mippci.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/
https://www.saren.gob.ve/


66 

 

tres días de duelo nacional, desde el 21 de abril 
de 2025 a las 18:00 horas hasta el 24 de abril de 
2025 a las 18:00 horas, por el lamentable y 
penoso fallecimiento de Su Santidad el Papa 
Francisco” (10). Esto, en el mismo decreto 
presidencial, fue justificado a partir de considerar:  

que el Papa Francisco fue un hombre de 
Dios que no dudó en incomodar a los 
poderosos con la verdad del Evangelio, cuya 
voz clara y valiente denunció las 
desigualdades del sistema dominante y dio 
impulso a una iglesia comprometida con las 
causas de los pobres, la protección de la 
naturaleza y el diálogo entre culturas y 
religiones. 

En cambio, el 1 de agosto de 2025, el 
presidente Nicolás Maduro mediante el Decreto 
Nº 5.153 estableció al primer sábado de cada 
agosto como “El Día Nacional de la Marcha para 
Jesús” (11). En esa festividad religiosa evangélica, 
según el artículo 4 del mencionado decreto 
presidencial, deben colaborar todos los poderes 
ejecutivos estadales y municipales del aparato del 
Estado. Dicha declaración fue justificada al 
considerar que: 

la Marcha para Jesús es un espacio para la 
concertación, la unidad y la exaltación del 
espíritu humanista que posee 
intrínsecamente la nación, siendo la figura 
de Jesucristo uno de los mejores ejemplos 
de humanidad, principios y valores éticos 
que se conoce a lo largo de la historia. 

Por último, en octubre de 2025, el gobierno 
nacional participó y celebró la canonización por la 

Iglesia Católica de dos venezolanos: la monja 
Carmen Rendiles y el médico José Gregorio 
Hernández. Así, el 17 de octubre, a través del 
Decreto Nº 5.170, el presidente Nicolás Maduro 
estableció a los días 19 y 20 de octubre como días 
no laborales como parte de un “jubilo nacional”, 
con el objeto de que: 

los venezolanos y las venezolanas, a lo largo 
de todo el territorio nacional, puedan 
incorporarse a las actividades de 
celebración y eventos alusivos a la 
canonización del Doctor José Gregorio 
Hernández Cisneros y la Madre Carmen 
Elena Rendiles Martínez (12).  

Además, la vicepresidenta Delcy Rodríguez 
intervino en una misa realizada en Caracas, el 18 
de octubre, en la cual reivindicó las gestiones 
gubernamentales para que el fallecido Papa 
Francisco ayudara a las mencionadas 
canonizaciones (13). Además, Carmen Meléndez, 
alcaldesa de Caracas, lideró la delegación 
gubernamental que asistió a la sede del Vaticano 
el 19 de octubre para la ceremonia de 
canonización (14). Al día siguiente, el 20 de 
octubre, el jefe de gobierno del Distrito Capital, 
Nahum Fernández dirigió una movilización desde 
Plaza Venezuela hasta la Plaza Candelaria en 
celebración de las referidas canonizaciones (15). 
La misma Carmen Meléndez el 24 de octubre 
inauguró la Plaza Santa Madre Carmen Rendiles 
en la Parroquia Altagracia de Caracas (16). 

Conclusiones 

Como hemos visto en el último apartado, el 
aparato del Estado venezolano en los últimos 
años ha establecido un modelo nacional de 
laicidad de colaboración en la que conserva a la 
Iglesia Católica e incluye a iglesias evangélicas en 
la concreción de políticas estatales. En ese 
sentido, existe un cambio con el anterior modelo 
nacional de laicidad de fe cívica en el cual el 
aparato del Estado solo promovía a la religiosidad 
mayoritaria, que en nuestro país sigue estando 
representada por la Iglesia Católica. No obstante, 
tampoco es una ruptura estructural con un 
modelo nacional de laicidad separatista y menos 
con un modelo nacional de laicidad anticlerical, 
que el aparato del Estado no ha tenido al menos 
desde el Concordato firmado en 1964 con el 

E s t a d o  y  s o c i e d a d  v e n e z o l a n a  a n t e  e l  d e n o m i n a d o  p a t r i m o n i o  r e l i g i o s o  c a t ó l i c o  

y  e v a n g é l i c o   

La Marcha por Jesús en Caracas 
Fuente: Radio Miraflores 



67 

 

Vaticano.  

En ese sentido, en el marco de la 
reproducción de las relaciones políticas y sociales 
dominantes y una situación histórica de fuerzas 
favorable para la ideología religiosa cristiana, en 
la actualidad el aparato del Estado venezolano 
define y enmarca al catolicismo y al evangelismo 
en tanto patrimonios culturales inmateriales del 
conjunto de la nación.  

Notas  

(1) https://www.latinobarometro.org/odajds/. Consultado 
el 28-11-2025. 

(2) https://lascomadrespurpuras.com/la-avanzada-
evangelica-en-la-politica-mundial/. Consultado el 26-11-
2025. 

(3) Publicado en la Gaceta Oficial Nº 41.775 

(4) https://presidencia.gob.ve/Site/Web/Principal/paginas/
classMostrarEvento3.php?id_evento=14668. Consultado el 
26-11-2025 

(5) https://www.mpppst.gob.ve/mpppstweb/
index.php/2019/12/06/crearan-universidad-teologica-
evangelica-de-venezuela/. Consultado el 26-11-2025 

(6) https://vpitv.com/lo-ultimo/
ultimas_noticias_sobre_venezuela/cardenal-baltazar-porras
-rechazo-creacion-de-universidad-teologica-evangelica-de-
venezuela/ 

(7) https://elcooperante.com/inicio-la-entrega-del-bono-
buen-pastor-estos-son-los-detalles/. Consultado el 27-11-
2025. 

(8) https://presidencia.gob.ve/Site/Web/Principal/paginas/
classMostrarEvento3.php?id_evento=20563. Consultado el 
27-11-2025. 

(9)https://presidencia.gob.ve/Site/Web/Principal/paginas/
classMostrarEvento3.php?id_evento=27626. Consultada el 
27-11-2025 

(10) Publicado en la Gaceta Oficial Extraordinaria Nº 6.900. 

(11) Publicado en la Gaceta Oficial Extraordinaria Nº 6.923 

(12) Publicado en Gaceta Oficial Extraordinaria Nº 6.933 

(13) https://www.telesurtv.net/venezolanos-santa-vigilia-
primeros-santos/. Consultado el 28-11-2025 

(14)https://laverdad.com/gobierno-de-maduro-envia-
delegacion-a-misa-de-canonizacion-en-el-vaticano/. 
Consultado el 28-11-2025. 

(15)https://www.globovision.com/nacional/46361/marcha-
por-la-canonizacion-de-jgh-y-carmen-rendiles-se-celebrara-
este-lunes-en-plaza-venezuela. Consultado el 28-11-2025.  

(16)https://radiomiraflores.net.ve/inauguran-en-caracas-
plaza-en-honor-a-santa-carmen-rendiles/. Consultado el 28-
11-2025. 

Referencias 

ARENAS, Nelly y SONNTAG, Heinz (1995). “Lo 
global, lo local, lo híbrido”. Documentos de 
Debate Nº 6. Gestión de Transformaciones 
Sociales (MOST). Unesco. París.  

ARENAS, Nelly (1997). “Globalización e identidad 
latinoamericana”. En Nueva Sociedad. Nº 
147, Enero-Febrero, pp. 120-131. Caracas. 

DE LA TORRE, Renee y SEMÁN, Pablo (editores) 
(2021). “Introducción: religiones y espacios 
públicos en América Latina”. En Religiones y 
espacios públicos en América Latina. 
CLASCO. Buenos Aires. 

GARAY, Luís Jorge (1998). “En torno a las 
relaciones internacionales y la 
globalización”. En Análisis Político. 
Universidad Nacional, pp. 24-41. Bogotá.  

GARCÍA CANCLINI, Néstor (1990). Culturas 
híbridas. Estrategias para entrar y salir de la 
modernidad. Editorial Grijalbo. México. 

Ministerio del Poder Popular para la 
Comunicación e Información (2023). Misión 
Venezuela Bella, tributa a consolidar los 
valores de la fe cristiana. Caracas. 

O’DONNELL, Guillermo (1984). “Apuntes para una 
Teoría del Estado”. En Teorías de la 
burocracia estatal de OSZLAK, Oscar. 
Editorial Paidós. Buenos Aires. 

OSZLAK, Oscar y O´DONNELL, Guillermo (1976). 
“Estado y políticas públicas en América 
Latina: hacia una estrategia de 
investigación”. Documento Nº4. Cedes. 
Buenos Aires. 

PÉREZ GUADALUPE, José Luis (2019). “¿Políticos 
Evangélicos o Evangélicos Políticos? Los 
Nuevos Modelos de Conquista Política los 
Evangélicos en América Latina”. En 
Evangélicos y poder en América Latina de 
José Luis Pérez Guadalupe y Sebastián 
Grundberger (editores). Konrad Adenauer 
Stiftung (KAS). Lima. 

POULANTZAS, Nico (1979). Estado, Poder y 
Socialismo. Siglo Veintiuno Editores. 
México. 

RITZER, George (2008). La McDonalización de la 
sociedad. Editorial Popular. Madrid.  

UNESCO (2008). Carpeta de información sobre el 
patrimonio mundial. Centro del Patrimonio 
Mundial. Paris. 

E s t a d o  y  s o c i e d a d  v e n e z o l a n a  a n t e  e l  d e n o m i n a d o  p a t r i m o n i o  r e l i g i o s o  c a t ó l i c o  

y  e v a n g é l i c o   



68 

 

Emmanuel  Alexander Silva Horváth* 
Venezuela 

LO QUE MÁS ME GUSTA DE 
LA TRADICIÓN DE SAN JUAN 

BAUTISTA DE CHORONÍ  

De las nuevas generaciones para el futuro  

*Estudiante e investigador Nobel de 11 años de edad. Cursante del sexto grado en la Unidad Educativa José de San Martín 
en el estado Aragua. Le apasiona el fútbol y los videojuegos. Su equipo favorito es el Real Madrid.   
Correo-e: silvaemmanuel410@gmail.com 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 1  S e p t i e m b r e - D i c i e m b r e   2 0 2 5  



69 

 

 

 

M i nombre es Emmanuel tengo 11 
años. Quiero contarles por qué la fiesta de San 
Juan Bautista en Choroní es la más especial para 
mí y para mi abuela. Mi abuela siempre viaja a 
Choroní, yo nací y vivo en Maracay. Aunque mis 
calles son otras, cada mes de junio mi corazón 
viaja hasta ese pueblo entre las montañas y el 
mar azul.  

Mi abuela dice que hay cosas que no se 
aprenden en los libros, sino con los pies en la 
tierra y el ritmo en el pecho. Por eso, unos días 
antes del 24 de junio, empacamos la maleta y 
emprendemos el viaje. No es solo una visita; es 
una misión, dice ella, una misión para que yo 
aprenda cómo se vive la fe de verdad. 

Lo primero que me enseñó, mientras el 
carro bajaba por la montaña, fue la historia de 
San Juan Bautista de Choroní “Patrono del 
Pueblo”. Es nuestro San Juan el que ahora está en 
un lugar especial del altar de la iglesia, vestido 
con sus mejores ropas. Mi abuela me hace verlo 
con mucha solemnidad: "Esa imagen no sale a la 
calle, no es parrandero" me explica en un susurro 
dentro del templo silencioso: “Es muy antigua y 
valiosa, es nuestro tesoro espiritual que 
permanece aquí, sereno, recibiendo nuestras 
oraciones”. 

Pero entonces, si el santo de la iglesia no 
sale, ¿a quién le cantamos y bailamos? Esa fue mi 
gran pregunta. Y la respuesta es lo que más me 
emociona. Para la parranda y el sangueo tenemos 
al San Juan de los pescadores, al San Juan 
Bautista (Parrandero) de Choroní de la Familia 
Aponte y al San Juan del campo. 

Para mí, San Juan Bautista es más que una 
imagen en la iglesia. Es como un amigo grande y 
poderoso que cuida de Choroní. Mi abuela me ha 
contado que así se ha celebrado desde hace 
muchísimos años, y saber que yo soy parte de esa 
cadena de fe me llena de orgullo y alegría.  Lo 
mejor llega el día cuando salimos a sanguear, 
repican los tambores, las maracas empiezan a 
sonar, los cantos de las mujeres, las banderas de 
las mariposas abren el camino para la parranda 

¡algo en mi corazón se mueve! ¡Salir a la calle 
junto a mis amigos y toda la gente del pueblo, 
siguiendo la imagen de nuestro santo, es una 
sensación que no se puede explicar! Bailamos, 
cantamos "¡Viva San Juan Bautista!" a todo 
pulmón y sentimos que él camina con nosotros, 
bendiciendo nuestras calles, nuestras casas y el 
mar.  

Al final del día, cansado, pero con una 
sonrisa gigante, sé que hemos hecho feliz a 
nuestro santo con nuestra música, nuestra 
devoción y nuestro amor de pueblo. Gracias a mi 
abuela por hacerme vivir esta experiencia. Por 
eso, cada año espero con ansias el 24 de junio 
para gritar con toda mi fuerza: ¡Viva San Juan 
Bautista! 

S e m i l l e r o  P a t r i m o n i a l  

San Juan de Puerto Colombia—Choroní 
Fotos: Fabiola Velasco 2022 y @BrújulaCultural  



70 

 

Virgen del Valle  
"Patrona de Oriente" 

I N F O R M A T I V O  

Referencias 
A u d i o v i s ua l  

E ste documental nos muestra 
los diversos mitos, leyendas y tradiciones que 
desde la oralidad y la investigación histórica se 
han tejido en torno al origen de la imagen 
sagrada de la Virgen del Valle que data de 
principios del siglo XVI, traída de España (Sevilla) 
para la Ciudad de Nueva Cádiz (isla de Cubagua). 
Múltiples voces nos narran las historias que las y 
los margariteños han resguardado en su memoria 
para enaltecer esta imagen y su templo, que 
juntos representan un patrimonio espiritual de fe 

intensa y devoción profunda que protege y cuida 
a los pueblos del Oriente del país y como Patrona 
de la Armada de Venezuela y la Marina Mercante. 
Además, este material audiovisual retrata las 
historias de los milagros recibidos por los 
feligreses y los fieles devotos a lo largo de los 
años que han retribuido a través de ofrendas y 
dádivas como muestras de agradecimiento por 
los favores recibidos, los cuales se encuentran 
preservados en el Museo Diocesano "Nuestra 
Señora del Valle".   

Virgen del Valle “Patrona de Oriente” 
https://www.youtube.com/watch?v=aOui3gYVAEg 

Dirección y  Producción: Charles Makso 
Guión: Beameri Casilla 
https://www.youtube.com/@Indiemultimedia (2017) 



71 

 

Hernández, José Gregorio (2025). Elementos de filosofía. Fundación Editorial El perro y la 
rana. Caracas.  
Disponible en:  http://www.elperroylarana.gob.ve/wp-content/uploads/2025/07/
Elementos-de-filosof%C3%ADa.pdf 

I N F O R M A T I V O  

Lecturas sugeridas  

 

“L a presente edición de 
Elementos de filosofía escrita por 
el doctor José Gregorio Hernández 
y publicada originalmente en 1912 
por la Tipografía Empresas El Cojo 
es una edición revisada y 
corregida de la 2da. edición hecha 
en ese mismo año.  

        Elementos de filosofía es una 
introducción accesible y clara a los 
conceptos fundamentales de la 
filosofía. A través de esta obra, 
José Gregorio Hernández busca 
acercar a sus lectores a la 
reflexión crítica sobre la 
existencia, el conocimiento, la 
realidad y los principios éticos que 
rigen la vida humana. Se 
caracteriza por su enfoque 
didáctico y su lenguaje sencillo, 
combina en su obra un rigor 
filosófico con una visión 
humanista, promoviendo el 
pensamiento crítico y la búsqueda 
de verdades universales. 
Elementos de filosofía refleja la 
profunda formación intelectual y 
el compromiso de José Gregorio 
Hernández con la educación 
científica y la formación ética. La 
obra invita a la introspección y al 
análisis, promoviendo valores 
como la verdad, la justicia y la 

búsqueda del conocimiento superior. Este libro es una contribución valiosa para quienes desean 
iniciarse en el estudio filosófico, destacando la importancia de la reflexión como camino hacia una vida 
plena y fundamentada en principios sólidos”. 

Co m p l e m e n ta r i a s  



72 

 

I n f o r m a t i v o  

E
d

ic
io

n
e
s 

a
n

t
e
r

io
r

e
s 

R
ev

is
ta

 d
e 

P
a

tr
im

o
n

io
 C

u
lt

u
r

a
l 

  

Disponibles en:  https://www.redpatrimonio-ve.com/boletin 

01 Nace un boletín 

02 Día Nacional del Patrimonio Cultural / Carnavales 

03 Patrimonio literario / mes de la poesía 

04 Fiestas del solsticio de verano 

05 Llegó San Juan Bautista 

06 Patrimonio cultural edificado / mes del arquitecto 

07 Niñas y niños jugando con el patrimonio 

08 Religiosidad y devociones 

09 Abya Yala / La resistencia indígena 

10 El Día de Muertos 

11 Tradiciones decembrinas 

12 1er Aniversario del BOLETÍN en RED  

13 Reflexiones en tiempos de pandemia 

14 Interculturalidad y saberes ancestrales 

15 Vulnerabilidad y desafíos globales actuales 

16 
Educación patrimonial: hacia la revitalización de la biodiversidad y  
diversidad cultural 

17 Gastronomía: sabores de identidad 

18 Patrimonio cultural en las artes y oficios 

19 Patrimonio cultural y turismo: hacia un turismo que camine con la gente 

20 Historia, identidad y soberanía 

21 Patrimonio cultural y memoria local 

22 Patrimonio cultural en riesgo 

23 Los museos en el patrimonio cultural 

24 Patrimonio Cultural Indígena 

25 Patrimonio Cultural y cambio climático 

26 
Patrimonio Cultural en tus manos: Gestión Integral del Patrimonio  
Cultural 

S/N Edición Especial 5to. Aniversario 

27 Patrimonio Cultural Industrial y de Producción 

28-1 Patrimonio Cultural en las Cencias 

28-2 Patrimonio Cultural en las Ciencias 

Temáticas . Primera Etapa  

Títulos . Segunda Etapa  

https://www.redpatrimonio-ve.com/boletin


73 

 

 Escanea para 

Acceder 

I n f o r m a t i v o  



74 

 

I n f o r m a t i v o  

Patrimonio Cultural 

En la música  
Enero - Abril  2026 

Co n v o c ato r i a   

Próxima Edición  

El manuscrito más antiguo que se conoce del Himno Nacional de Venezuela. Circa 1840-1845 

Fuente: https://papelesdehistoriavzla.blogspot.com/ 

RED 
B L tín  



75 

 

Próxima Edición . BOLETÍN en RED N°  30 

Patrimonio Cultural en la música 
Enero -  Abril 2026 

 

 

Objetivos  

I. Comprender las diversas dimensiones del 
patrimonio cultural, donde la música es una 
manifestación viva del patrimonio inmaterial 
que preserva historias, valores e identidad de 
una comunidad, transmitiéndose de 
generación en generación a través de 
canciones, ritmos y melodías, y abarcando 
tanto elementos intangibles (prácticas, 
conocimientos) como materiales 
(instrumentos, partituras). 

II. Explorar los aportes y experiencias que se han 
desarrollado en el ámbito nacional e 
internacional para la conservación y 
protección del patrimonio cultural musical.  

III. Incentivar un diálogo transdisciplinario para 
profundizar en la interpretación y estudio del 
patrimonio cultural desde la diversidad 
musical presente en nuestro país que muestra 
la riqueza que vibra en las emociones e 
historia de los pueblos. 

IV. Investigar sobre la riqueza de conocimientos, 
prácticas, objetos y espacios que integran el 
legado cultural musical de nuestro país, los 
cuales tienen importancia en los procesos 
históricos, políticos, sociales y culturales, 
formando parte del patrimonio cultural a 
resguardar y conservar. 

V. Mostrar la importancia del patrimonio 
cultural musical como archivo sonoro de 
cultura, identidad y memoria que cumple una 
función social en la vida comunitaria y en las 
actividades cotidianas, como celebraciones, 
festividades religiosas y faenas agrícolas, entre 
otras. 

 

Secciones de la Revista Boletín en Red 

Observatorio de patrimonio: artículos de 
opinión, reflexiones o denuncias susceptibles a la 
pérdida de valores intrínsecos del patrimonio 
cultural. 

Opinión-Investigación: artículos productos 
parciales de investigaciones relacionadas a las 
diferentes áreas o categorías del patrimonio 
cultural. 

Reseña-Actualidad: artículos que enfoquen 
problemáticas de actualidad del patrimonio 
cultural, donde la opinión de los propios actores 
del patrimonio es resaltada. 

Crónica-Historia: artículos de referencia 
histórica del patrimonio cultural de nuestras 
ciudades y pueblos de Venezuela y Nuestra 
América. 

 

Requerimientos  

 Enviar los artículos en formato Word al correo-
e: redpatrimonio.ve@gmail.com 

 Título: 12 palabras máximo. 

 Extensión del cuerpo del texto: entre 1500 
mínimo a 3000 palabras máximo (incluyendo las 
referencias bibliográficas). 

 Imágenes o fotos, con su respectivo mensaje 
escrito, fuente o autor, en formato JPG, 
preferiblemente con una resolución mayor de 
800px. 

 Incluir una pequeña reseña curricular y un 
correo de contacto para nuestros lectores  

 Las informaciones enviadas deben ser 
previamente corroboradas y debidamente 
sustentadas con referencias confiables y certeras, 
ajustadas a las normas APA 2026 

I n f o r m a t i v o  

Recepción de las 
colaboraciones  

hasta el  

31  
Marzo  

L tín  

mailto:redpatrimonio.ve@gmail.com


redpatrimonio.ve@gmail.com  
@redpatrimoniove  

@redpatrimoniodevenezuela  
https://www.redpatrimonio -ve.com  

https://www.youtube.com/@redpatrimoniove2841  
 

 La Red de Patrimonio Cultural de Venezuela (REDpatrimonio.VE) es una iniciativa de construcción 
colectiva, nacida en el año 2018, para la gestión del conocimiento en materia de patrimonio cultural 
venezolano y nuestroamericano, con una visión de inclusión y transdisciplinariedad, en el marco de la línea de 
investigación “Patrimonio Cultural, memoria e identidad” del programa en Ciencias de la Conservación del 
Patrimonio Cultural de la Dirección de Sociopolítica y Cultura de la Fundación Instituto de Estudios Avanzados 
(IDEA).  

R E D p a t r i m o n i o . V E  

Observatorio de Patrimonio Cultural 

M i e m b r o s  d e  l a  R e d  d e  P a t r i m o n i o  C u l t u r a l  d e  V e n e z u e l a  
 
Fabiola VELASCO PÉREZ. Dionys RIVAS ARMAS. Octavio SISCO RICCIARDI. José Gregorio AGUIAR LÓPEZ. Petra AGUILERA 
ALGUINDIGUE. Carmen Julia III AMUNDARAIN ORTIZ. Gersury Katiuska ARIAS GARCIA.  Miguel Alciro BERROTERÁN. Carolina 
BERTI. Claudio BERTONATTI. Trina María BORREGO DE GÁMEZ. Michel BURGOS. Andrés CASTILLO. Yaritza CONTRERAS RIVAS. 
Jesús Enrique CORDERO VIERA. Isabel María DE JESÚS PEREIRA. Daniel DI MAURO. Oscar FERNÁNDEZ GALÍNDEZ. Carlina FLORES 
LISCANO. Emily GONZÁLEZ. Armando GONZÁLEZ SEGOVIA. Víctor GONZÁLEZ ÑÁÑEZ. Andreina GUARDIA DE BAASCH. Judith 
HEREDIA ARIAS. Jorge Luis HERNÁNDEZ. Alejandro LINARES MUÑOZ. Aída MACHADO ROJAS. Natchaieving MÉNDEZ. Wilfredo 
MENDOZA. Ismenia de Lourdes MERCERÓN. Debbie MOLINA. Evelyn MOY BOSCÁN. José Alberto PARRA OLIVARES. Blanca PÉREZ 
HERNÁNDEZ. Juan PIÑANGO. Carlos QUIÑONES GUEVARA. Carlos Darío RAMÍREZ MORALES. Luis Eduardo RANGEL GONZÁLEZ. 
Manuel Alejandro REINA LEAL. María Alejandra RIVAS SALCEDO. Grecia SALAZAR BRAVO. Iris SALCEDO MURO. Gustavo Enrique 
SOLÓRZANO GONZÁLEZ. Lilia TÉLLEZ.  Luisa VILLAMIZAR CONTRERAS. Soraya YARACUNA DE ABREU. Vidal CISNEROS. Maury 
MÁRQUEZ.  Nancy ESCALANTE. Eucarys JIMÉNEZ ESCALONA. Rodolfo VARGAS. Belkys MONTILLA ESCALONA. Jorge RIVAS. María 
Gabriela MARTÍNEZ DÍAZ. Rebeca REQUENA. Carlos MORGADO DELGADO. María Ismenia GARCÍA.  George AMAIZ. José Ignacio 
LARES GUERRERO. Nélida RÉQUIZ SAYAGO. Oscar MAIDANA PINO. Arnoldo BARROSO CORDERO. Yulitza GARCÍA PITRE. Carmen 
Aidé CAMACHO GONZÁLEZ. Gladys OBELMEJIA. Betty GONZÁLEZ MENDOZA. Eliana CRESPO PACHECO. Carlos NOHLE. Luz Omaira 
MENDOZA. Yolimar HERNÁNDEZ. Martín PADRÓN. Manuel Antonio LÓPEZ.  Pedro REYES.  Ritzy MEDINA. Gabriel BAUTE. Yuraní 
GODOY. Ana Isabel MÁRQUEZ. Elita MEDINA. Amarildo FERREIRA JUNIOR. Anabel LOZANO. Edgar HERNÁNDEZ. Himar RIVAS. 
Pedro ÁLVAREZ. Marina CIBATI. María Francisca WALLS. Salvador VILLÁ. María Milagros PÉREZ. Hebert STEGEMANN. Jessica 
LALANGUI. Moravia PERALTA. Joffred LINARES. José Gregorio GONZÁLEZ. Orlando ARAQUE. 
 

I n s t i t u c i o n e s  
 
Fundación de Estudios Avanzado— IDEA, Caracas  
Escuela Venezolana de Planificación, Caracas  
Dirección de Proyectos y Cooperación Técnica de la Alcaldía Municipio Ambrosio Plaza, Guarenas 
Patrimonios AC, Caracas 
Observatorio de Patrimonio Cultural de la Universidad Nacional Experimental Rafael María Baralt, Maracaibo 
Fundación Museo Histórico de Carúpano 
Coordinación de Patrimonio y Turismo de Trujillo 

@ 


