
  

 

R e v i s ta  d e  PAT R I M O N I O  C u lt u r a l  

Patrimonio Cultural y Espiritualidad . Volumen 2  

RED 
B L tín  

Enero 2026  



2 

 
 

B o l e t í n  e n  R e d  
R e v i s t a  d e  P a t r i m o n i o  C u l t u r a l    

Año 7 
Etapa 3 
Número 29 . Volumen 2 
Enero 2026 

E q u i p o  E d i t o r i a l  

Fabiola Velasco Pérez 
Dionys Rivas Armas 
Octavio Sisco Ricciardi 
 

C o l a b o r a d o r e s  d e  e s t a  e d i c i ó n  

Eleazar Jiménez  
Carlos Darío Ramírez 
Trino José Barreto Escalona 
Eliaira Rodríguez 
Luis Eduardo Cortés Riera 
Jesús Mujica Rojas 
Isabel Hernández Lameda 
Francisco Emilio Castañeda Malavé 
Armando González Segovia 
Nathalia Mariño Méndez  

 

P o r t a d a  

Pedro Centeno Vallenilla (1899-1988) 
El trapo Rojo (1943). Oleo sobre Tela. Medidas desconocidas.  
Fuente: @pedrocentenovallenilla. https://www.facebook.com/reel/1894340297684242 
 
 

 
 
Depósito Legal Nº: MI2020000579       
ISSN: En proceso  

La Revista de Patrimonio Cultural Boletín en Red no se compromete con las opiniones emitidas por los autores de los 
contenidos publicados, quienes son los únicos responsables de sus escritos, los cuales son divulgados con el propósito de 
generar el debate en torno al conocimiento libre. 

Todos los documentos publicados en la Revista BOLETÍN en RED N° 29-2 se distribuyen bajo la Licencia Creative Commons 
Atribucion – No Comercial - Compartir Igual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0). Se puede copiar, distribuir y comunicar 
este contenido, siempre que se reconozca la autoría original, no se utilice con fines comerciales y se comparta bajo la 
misma licencia que la obra original. 



3 

 

Sumario 

55 Editorial   

66 
Eleazar Jiménez  
Doctor José Gregorio Hernández: Santo insurgente de los altares 

1212 
Carlos Darío Ramírez 
Ciencia, espiritualidad y creencias: Unas aristas a las dimensiones de lo 
desconocido  

2222 
Trino José Barreto Escalona 
María Lionza:  Identidad, patrimonio y culto 

2828 
Eliaira Rodríguez 
CRISTO DE NAVEGANTES Y PESCADORES 

3636 
Luis Eduardo Cortés Riera 
Velorio de la Cruz de Mayo: Tradición y Fe de los Salveros del Cerro de la Cruz 
de Carora 

4040 
Jesús Mujica Rojas 
Cosmovisión Ancestral y la Maternidad Cósmica 

4848 
Isabel Hernández Lameda 
Una experiencia del Jesuscristismo en Venezuela  

5454 
Francisco Emilio Castañeda Malavé 
Ñalinga “Dame Coco” 

6060 
Armando González Segovia 
El Negro Felipe y el racismo espiritual 

6464 
Nathalia Mariño Méndez  
El tan tan de la tradición 

6666 
Referencias:  Audiovisual 
La Divina Pastora de las Almas 

6767 
Lecturas sugeridas: Complementarias 
Afrodescendientes festejando entre dioses y espíritus 

6868 Ediciones anteriores de la Revista Boletín en Red 

7070 
Convocatoria a la próxima edición:  
Boletín en red Nº 30. Patrimonio Cultural en la Música 



4 

 

BOLETÍN en RED es un medio de difusión relacionado al campo del patrimonio cultural venezolano y 
nuestroamericano. Es una iniciativa de construcción colectiva de los miembros de la Red de Patrimonio 
de Venezuela, con el apoyo del Programa en Ciencias de la Conservación del Patrimonio Cultural de la 
Dirección de Sociopolítica y Cultura de la Fundación Instituto de Estudios Avanzados – IDEA, ente 
adscrito al Ministerio del Poder Popular para Ciencia, Tecnología e Innovación de la República 
Bolivariana de Venezuela. 

R E D p a t r i m o n i o . V E  

Observatorio de Patrimonio Cultural 



5 

 

Editorial 
 

 

 

L uego de transitar, caminar, circular y navegar en algunas ideas, pensamientos, 
elementos prácticos y precisiones emocionales que han delineado esta edición “Patrimonio 
cultural y espiritualidad”, en sus dos conmovedores volúmenes, indudablemente vislumbramos 
la celebración de la existencia humana como la manifestación plena y la representación del 
mundo espiritual con un acercamiento comprensivo a los problemas de la vida, mediados por 
un procesos de auto-reflexión con sentido ético y estético, para mantener una relación 
armónica con la naturaleza en sus diversas expresiones.  

La espiritualidad es el santuario patrimonial que nos aporta un caudal de experiencias 
subjetivas para enfrentar la vida, sus posibilidades y sus dificultades, donde la grandeza de la 
humildad y la bondad permiten reconocer nuestra praxis creadora y fuerza vital que abona a las 
posibilidades reales de existencia desde el sentido y valor que damos a la interacción entre lo 
terrenal y lo divino y a nuestro horizonte de vida, pues propicia una relación sagrada con un ser 
supremo en sus infinitas formas.  

La búsqueda de la paz, el cielo, la espiritualidad y la liberación existe en cada persona en 
un eterno ciclo de renacimientos para una recompensa más allá de lo físico y de las cosas 
materiales del mundo. Esta riqueza espiritual como cualidad valiosa para avivar nuestro 
santuario existencial, es palpable en el vivir cotidiano de quienes en esta edición nos brindaron 
sus saberes, confesiones, revelaciones y experiencias con sentido reflexivo y como acto de 
encuentro íntimo para pensar-nos la realidad en su diversidad y singularidad que fluye 
continuamente y va agregando nuevos matices a nuestra conciencia del mundo. 

De esta manera, espíritus, dioses-diosas, divinidades, santos-santas, vírgenes, 
constelaciones, madres protectoras, deidades, fantasmas, demonios hasta ñalingas y 
musurungos entre bailes, cantos, celebraciones y encuentros celestiales han sido los 
protagonistas de esta entrega, usando como puente “materia” las voces, letras, alientos, almas 
y creencias de sus devotos y practicantes para dar explicación a aspectos elementales de la 
vida, la existencia humana, la presencia de dios, el cosmos y el universo.  

En dichas visiones, perspectivas, convergencia de pensamientos y sabidurías desde el 
diálogo intercultural prevalece lo intuitivo, lo mágico y emocional que permite la cercanía a la 
tierra y a la naturaleza, donde no predominan estados de superioridad humana sobre la 
superioridad espiritual y la superioridad de la naturaleza. 

Esta edición nos ha permitido transcender en el tiempo en infinitos lenguajes, territorios y 
culturas, para develar las preocupaciones de los seres humanos en conexión con el pasado y lo 
ancestral, un camino para la restauración humana interior en la fuerza del amor, la sabiduría, la 
compasión y la paz para alcanzar lo divino como fuerza patrimonial que edifica el espíritu. 

 

Equipo Editorial 



6 

 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  

Doctor  
José Gregorio 

Hernández  
Santo Insurgente de los Altares 

Eleazar Jiménez * 
Venezuela 

Fuente:  https://www.shutterstock.com 



7 

 

 

 

 

E l pasado 19 de octubre del 2025, el 
Doctor José Gregorio Hernández fue canonizado 
en una ceremonia presidida por el  papa León XIV, 
convirtiéndose según las normas católicas, en el 
primer santo de Venezuela. La ceremonia tuvo 
lugar en la ciudad del Vaticano y también incluyó 
a la religiosa venezolana Madre Carmen Rendiles. 
Sin embargo, la carta magna de la República 
Bolivariana de Venezuela (1999) se declara como 
un estado laico, donde toda persona tiene 
garantizado su derecho a tener una creencia 
religiosa o culto. La fiesta no es solo católica, sino 
también, de todo altar espiritual que hay a lo 
largo y ancho del país. Se dice que en los altares 
es donde José Gregorio Hernández trabaja todos 
los días haciendo milagros a quien acude a él, 
incluso, a los católicos.  

En el Municipio Simón Bolívar, exactamente 
en el sector Pararrayos de San Francisco de Yare, 
se encuentra un altar muy concurrido por el 
pueblo que busca sanar alguna dolencia: el Portal 
Francisca Arias Chávez, una espiritualidad de la 
Corte Negra y patrimonio cultural de otro pueblo 
llamado Ocumare de la Costa.  

Allí conversé con la licenciada en medicina 
general Analiessens Jiménez, quien tiene 
dieciocho años trabajando en la espiritualidad o 
espiritismo bajo el culto de María Lionza. Con un 
sol radiante característico de los Valles del Tuy, 
Jiménez nos comenta:  

José Gregorio Hernández llega a mi altar por 
medio de mis abuelos. Ellos tenían una fe muy, 
muy grande por distintos milagros que había 
hecho en mi familia y a través de esa herencia, 
por decirlo así, esa herencia de cultura o creencia, 
llega a mi altar.  

¿Cómo fue tu encuentro con el doctor? 

El primer recuerdo que tengo de José 
Gregorio Hernández, de sentirlo, fue cuando tenía 

aproximadamente 12 años. Estuve muy enferma, 
con una fiebre muy alta. Recuerdo que vivíamos 
muy lejos, en un sitio donde no podíamos tener 
asistencia médica. En ese tiempo mis abuelos me 
hablaban mucho del amor de José Gregorio, de su 
historia y yo siendo una niña le pedía que viniera 
a sanarme; ¡y vino! Entre la fiebre tan alta que 
tenía, yo vi que un señor se me acercó, me dijo su 
nombre y puso sus manos sobre mi cabeza y me 
dijo que al siguiente día yo iba a estar mejor. Así 
fue. Y desde ese entonces mi fe hacia él era 
inquebrantable. Cuando yo se lo decía a mis 
abuelas, a mi mamá, no podían creer lo que yo 
decía, pero ese fue el primer encuentro como tal 
que tuve con José Gregorio Hernández. 

¿Qué es José Gregorio Hernández para ti?  

Él representa para mí un ser espiritual que 
logró tocar el corazón de muchas personas y el 
mío, por los tantos milagros que ha hecho a nivel 
mundial. Hoy se conoce en muchos países por su 
historia, por ser un ejemplo de constancia, de fe, 
de amor, de entrega, de creencia. Él nos enseñó a 
nosotros a seguir la fe, a ayudar a otros, a tener 
humildad, a sanar a otros sin esperar un beneficio 
a cambio. Y bueno, para mí José Gregorio 
Hernández representa como esa figura paternal, 
ese padre que te cuida, que te acompaña, que te 
sana. Para mí representa mucho más que un 
santo. De verdad estamos contentos por su 
santidad, porque la Iglesia Católica lo nombró 
santo porque eso es crecimiento espiritual, 
representa eso. Un padre, un guía y un médico de 
los pobres porque más allá de trascender, sigue 
sanando y sigue curando a personas que lo 
necesitan. 

Háblame de tu altar 

Mi altar está compuesto por distintas cortes 
espirituales, como la Corte Celestial y las Tres 
Potencias Venezolanas, que serían la Reina María 
Lionza, el Negro Felipe y el Cacique Guaicaipuro, 
incluyendo también la Corte India que serían 
nuestras raíces, nuestra ancestralidad. Todo en un 
orden lógico de cortes como la Corte de las 
Reinas, la Corte Chamarrera, la Corte Libertadora, 
la Corte Médica, por supuesto, donde está nuestro 

*Maestro pueblo e investigador. Licenciado en Artes Escénicas (UNEARTE). TSU en Comunicación Social (UBV). Presidente 
de la Fundación Comunitaria Radio “La Voz de Guaicaipuro”. Especialista en Gestión Cultural. Plataforma del Libro y 
Literatura del MPPPC.  Correo-e: prowycultura@gmail.com 

O b s e r v a t o r i o  d e  P a t r i m o n i o  



8 

 

D o c t o r  J o s é  G r e g o r i o  H e r n á n d e z :  s a n t o  i n s u r g e n t e  d e  l o s  a l t a r e s  

querido doctor José Gregorio Hernández y otros 
médicos que también fueron importantes para la 
historia, esos nobles que ayudaron a tantas 
personas y a tantos pobres en aquellos tiempos.   

¿Es verdad que el doctor opera a la gente?  

Si, si es verdad, puedes preguntar a mucha 
gente que va y pone sus placas en la iglesia en 
Caracas, la gran mayoría son operados y sanados 
en los altares espirituales. Empieza con hacer una 

petición en un altar, una sanación por medio de 
José Gregorio Hernández, y él llegará en su forma 
espiritual, con sus instrumentos médicos que en 
vida utilizó. Se le colocan sus flores, sus velas, 
entre otras cosas, dependiendo de la situación de 
salud que pueda estar atravesando la persona. La 
mayoría de los que acuden aquí a nuestro centro 
espiritual, por medio del doctor José Gregorio 
Hernández, es buscando una sanación de alguna 
enfermedad, que tienen alguna condición médica 
y ya no le encuentran solución terrenal, entonces, 
vienen pidiendo la ayuda, pidiendo que se haga 
esa plegaria por esa sanación de esa persona.  

El espacio de trabajo para una persona… yo 
no lo llamaría una sesión espiritual, aunque se 
practica y se hace eso de que llegan médicos a la 
tierra a sanar, por medio de una materia. La 
preparación del espacio consiste en la 
purificación, tanto del lugar como de los 
misioneros que van a participar en esa sanación, 
en esa mesa médica. Esto se hace con baños, con 
tabacos, con plegarias y con alumbrados 
espirituales, invocando esas energías de esos 
médicos. Pero por sobre todas las cosas, 
invocando el permiso de Dios, y del doctor José 
Gregorio Hernández, que era un fiel creyente en 
Dios, un fiel creyente en Cristo, ¿verdad? 
Entonces, es por medio de eso: purificando el 
espacio con baños, velas y alumbrados. Y los 
misioneros también deben estar purificados, 
habiendo tenido un reposo espiritual. 
Básicamente, en eso se basa. Una consulta 
espiritual para una persona que necesita ayuda 
médica a nivel espiritual, valga la redundancia, se 
puede hacer de distintas maneras. Depende del 
cultista, del espiritista. Hay muchos que lo hacen 
por medio de una vela, o por medio del orine, hay 
gente que lo hace de muchas formas, porque lo 
importante realmente es saber qué ayuda se le 
debe dar a la persona, cómo se debe hacer y qué 
espiritualidad es la que va a sanar o a ayudarla. 

De verdad es muy emocionante esto que me 
dices ¿Cómo lo haces tú?  

En mi caso, yo lo hago por medio de velas, 
de tabaco, de un vaso de agua, y allí canalizo, veo 
cuál es la situación, el problema, y cómo debo 
abordarlo para saber cuál va a ser la petición y los 
instrumentos que se deben usar en esa sanación 
con José Gregorio Hernández, o sea, con la corte 

Devotos y creyentes en el Altar de la Iglesia de La 
Candelaria en Caracas. 
Foto: Fabiola Velasco (2019) 



9 

 

médica. Porque, como bien he dicho, hay muchos 
médicos que también fueron sanadores en 
aquellos tiempos, que hicieron muchos milagros y 
que nosotros también invocamos y nombramos 
en la corte médica para sanar a una persona. 

Entiendo, no solo es el doctor José Gregorio, 
por eso la corte médica. ¿Has visto alguna 
sanación, has estado en presencia de un 
milagro?  

Sí, he presenciado sanaciones y milagros, 
claro que sí, muchísimos. Donde se ha invocado la 
esencia, la luz de José Gregorio Hernández y de 
toda la corte médica para salvar a una persona, 
sí, he visto muchísimo. Presencié el milagro de la 
sanación de un señor que no era nada creyente de 
los caminos espirituales. En ese entonces, se 
hicieron muchas plegarias, muchas mesas 
médicas, se hizo un ruego por la salvación y la 
sanación de esa persona, que estaba atravesando 
un cáncer de próstata. Realmente, se le hicieron 
todas sus obras. La persona, aunque no era 
creyente, fue como darnos un voto de confianza. Y 
bueno, cuando fue después de un tiempo, después 
de haberle hecho todas sus obras, los médicos se 
quedaron sorprendidos porque ya no había 
enfermedad, ya no había cáncer, había 
desaparecido por completo. Ese es uno de los 
testimonios de tantos que he llegado a ver en el 
culto a María Lionza, trabajando la parte 
espiritual.  

Uno que a mí me marcó, que me hizo 
reflexionar y que afianzó mi fe en José Gregorio 
Hernández, fue una enfermedad que atravesó mi 
padre. Estuvo muy enfermo, realmente, en 
terapia intensiva, y en ese momento, teniendo yo 
las herramientas, el conocimiento, teniendo 
amistades que practican y que son mayores que 
yo en el campo espiritual, nadie me daba una 
respuesta de que iba a haber una sanación. Eso 
me llenó de mucha tristeza y desesperación, hasta 
que llegó un momento en que me arrodillé ante 
don José Gregorio Hernández y le hice una 
promesa muy grande: que, si mi padre salía de 
esa situación, porque estaba en terapia intensiva 
y su vida corría peligro, yo formaría una cofradía 
y todos los años daría una ayuda a un necesitado.  

Pues, gracias a Dios, después de una 
semana —algo extraordinario, un milagro—, mi 

papá ya había salido de esa situación y yo quedé 
maravillada. O sea, yo tenía fe de que podía 
pasar, porque sé que José Gregorio Hernández, 
por medio de ese amor infinito que tuvo en Dios y 
en Jesucristo, sanó a muchas personas; pero que 
me pasara a mí fue como afianzar más esa fe que 
yo tenía. Y bueno, después de esa semana, papá 
salió de esa gravedad y tuvo una mejoría muy 
notable, gracias a Dios, a los santos, a los 
espíritus y al doctor José Gregorio Hernández, que 
hoy por hoy representan una espiritualidad, una 
santidad en mi altar. Y por eso hoy tengo una 
caravana que año tras año cumple esa misión de 
ayudar a otros, de sanar, de hacer una plegaria. 
Ese ha sido el milagro que más me marcó y que 
afianzó mi fe en él. 

Pero, ¿Cómo se dice? ¿José Gregorio baja al 
altar? ¿Cómo se manifiesta José Gregorio en 
las sesiones?  

Hay muchas personas que dicen que él baja, 
que se incorpora. Yo, la verdad, no creo eso, no 
estoy de acuerdo. Por la santidad que representa 
José Gregorio Hernández, hoy por hoy, me parece 
que eso no sucede. Pero lo que sí creo, y lo he 
vivido, es que se puede sentir su energía. Se 
manifiesta por medio de mensajes, ¿verdad? 
Mensajes astrales, espirituales, que nosotros 
podemos percibir en el momento de una 
sanación. Ahí sí está presente; más no creo —y 
respeto la creencia de cada quien—, no comparto 
la idea de que José Gregorio Hernández se 
incorpore en un cuerpo. Porque para eso habría 
que tener muchísima santidad, muchísima 

D o c t o r  J o s é  G r e g o r i o  H e r n á n d e z :  s a n t o  i n s u r g e n t e  d e  l o s  a l t a r e s  

Altar de Sanación  
Foto: https://latinamericanpost.com/ 



10 

 

purificación… sería algo verdaderamente 
increíble. Respeto la posición de los demás, pero 
no la comparto. Sin embargo, sí se siente por 
medio de su energía. De repente llega un mensaje 
claro, un diagnóstico preciso, de parte de un 
médico que tenía tanto conocimiento… y lo recibe 
una persona que quizás no sabe nada de 
medicina. Eso, para mí, es la presencia de José 
Gregorio Hernández en esa situación. También se 
manifiesta por medio de sueños. A mucha gente 
se le ha presentado, dándole hasta una receta. La 
persona dice: “Oye, soñé que el médico me mandó 
esto”, y resulta que es justo lo que necesita. O por 
apariciones… como te digo, a mí me pasó cuando 
era niña: yo vi la aparición de José Gregorio 
Hernández, que vino a sanarme. Fue increíble. 
Uno siendo niño tiene más inocencia, tal vez, pero 
sí, he conocido de apariciones reales. Y por 
señales, por la esencia, por ese conocimiento que 
se deja sentir… así se manifiesta él. 

¿Cómo son los tratamientos para sanar?  

Las plantas y los objetos médicos son 
importantes en una sanación. Los rezos y las 
plegarias por la persona enferma también son 
fundamentales. Además, hay centros espirituales 
que se dedican específicamente a las sanaciones, 
y tienen un espacio organizado como un centro 
médico común. Allí, por medio de materias 
preparadas a nivel espiritual y psicológico, 
incorporan una espiritualidad de la corte médica 
que viene a hacer sanaciones y operaciones. 
Muchas personas se han curado por medio de 
esas operaciones espirituales. Yo le tengo mucha 
fe, porque lo he visto y lo he vivido: hay médicos 
que vienen y operan utilizando sus jeringas, sus 
vacunas, como en una operación común. Con el 
conocimiento y la trascendencia que tienen ahora 
a nivel espiritual, llegan, sanan a la persona, y esa 
persona encuentra mejoría. Eso es real, y cada 
uno de sus utensilios se utiliza con un propósito. 
La medicina tradicional y la práctica espiritual sí 
se relacionan, porque así lo practicaron nuestros 
ancestros. La medicina de hoy evolucionó, y 
nosotros también la usamos, tal vez no de la 
misma manera, pero la incorporamos. 

¿Qué opinión tienes sobre la canonización de 
José Gregorio Hernández?  

Para mí, es una trascendencia más, un 

crecimiento para José Gregorio Hernández. Para 
nosotros es un orgullo que un médico venezolano 
sirva de ejemplo. Más allá de la posición que le dé 
la Iglesia católica, su historia va a servir de guía, 
así como sirvió la historia de Jesucristo. Muchos 
dicen: "Ay, Jesucristo y la Iglesia católica", pero Él 
sirvió de ejemplo para todos sin iglesia alguna. 
Nosotros podemos ser mejores personas 
basándonos en el testimonio del doctor José 
Gregorio Hernández: un ejemplo a seguir, una 
persona que estudió, que se dedicó, que tuvo 
santidad y una fe incansable. Si nosotros 
practicáramos su misma conciencia, haríamos las 
cosas de mejor manera, seríamos más 
conscientes, más humanos. Entonces, la 
canonización, más allá de cualquier posición, para 
nosotros es un orgullo. Porque ahora su nombre 
no es solo de Venezuela, sino que muchas 
personas en el mundo van a buscar su historia y 
van a conocer a ese médico que trabajó 
incansablemente, no solo para los ricos o los que 
tenían recursos, sino también para los pobres. Y 
hoy en día se ve tanta necesidad… Que esto sirva 
como ejemplo: el doctor José Gregorio Hernández 
era un médico venezolano, criollito, que sanaba 
tanto al rico como al pobre. Para nosotros es un 
orgullo que haya alcanzado esta posición. 

La entrevista concluyó después de 
compartir un café con Analiessens. Al marcharme, 
desde la camioneta, observé una última vez la 
figura de José Gregorio Hernández en el altar: 
vestido de blanco, rodeado de flores y cera 
derretida de velas que ya habían alumbrado al 
santo. Es cierto, el doctor une a todos los 
venezolanos, sin importar su credo. Incluyendo a 
gente como yo, que no cree en lo que no puede 
tocar. ¿Es posible no creer en nada y, aun así, 
creer en el doctor José Gregorio Hernández? Al 
llegar a mi barrio, me pareció verlo —una silueta 
blanca subiendo las escaleras, cerro arriba con un 
maletín de médico, camino a sanar a algún 
paciente que lo invocó. Amén. 

Referencias  

Entrevista a Analiessens Jiménez sobre José 
Gregorio Hernández. https://
drive.google.com/drive/folders/15PVbQR10
-jsGL1jYxzkw2rzXgFDABXh4?usp=drive_link 

D o c t o r  J o s é  G r e g o r i o  H e r n á n d e z :  s a n t o  i n s u r g e n t e  d e  l o s  a l t a r e s  



11 

 

Foto: Fabiola  Velasco (2019) 

D o c t o r  J o s é  G r e g o r i o  H e r n á n d e z :  s a n t o  i n s u r g e n t e  d e  l o s  a l t a r e s  



12 

 

Carlos Darío Ramírez M.*  
Venezuela  

Ciencia, 
espiritualidad y 

creencias  

Unas aristas a las dimensiones  
de lo desconocido  

Fuente: https://revistasic.org/wp-content/uploads/2023/10/Cortesia-de-Infobae.jpg 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



13 

 

O p i n i ó n   .   I n v e s t i g a c i ó n  

* Biólogo-Genetista. Maestría en Biología, mención Genética Humana. Doctor en Genética Humana, Instituto Venezolano 
de Investigaciones Científicas (IVIC). Investigador y Docente Universitario, Universidad Bolivariana de Venezuela (UBV). 
Miembro Fundador de la REDpatrimonio.VE y de la Red Venezolana de Nanotecnología. Correo-e: cdramirez@yandex.com, 
ramirezcarlosdario@gmail.com 

  “El aspecto más triste de la vida en este 
preciso momento es que la ciencia  reúne el 

conocimiento más rápido de lo que la sociedad 
reúne la sabiduría”.  

Isaac Asimov 

 

 

L a intersección entre ciencia y 
espiritualidad representa una de las fronteras 
más fascinantes y perdurables en la historia del 
pensamiento humano. Durante siglos, estas dos 
formas de aproximarse a la realidad han 
mantenido una relación compleja—desde la 
abierta hostilidad hasta los intentos de 
reconciliación—que refleja la evolución misma de 
nuestra comprensión del universo y de nuestro 
lugar en él. Por un lado, el proyecto científico, con 
su metodología basada en la observación 
sistemática, la experimentación controlada y el 
razonamiento lógico, han demostrado una 
capacidad incomparable para desentrañar los 
mecanismos que rigen el mundo natural. Por 
otro, la espiritualidad, manifestada a través de 
diversas tradiciones religiosas y prácticas 
contemplativas, aborda cuestiones 
fundamentales de significado, propósito y 
trascendencia que parecen resistirse a los 
instrumentos convencionales de la investigación 
empírica. 

 En las primeras décadas del siglo XXI, este 
diálogo milenario ha adquirido nuevas 
dimensiones gracias a los avances en disciplinas 
como la neurociencia cognitiva, la física cuántica y 
los estudios de la conciencia. Estos desarrollos 
han generado un espectro de posiciones 
intelectuales que merecen ser cartografiados con 
precisión y rigor. Este ensayo se propone 
examinar sistemáticamente las principales 
posturas que configuran el debate 
contemporáneo, con especial atención a la 
neurociencia de la religión desarrollada por Diego 
Golombek y su contextualización dentro del 
marco del realismo científico de Mario Bunge. 

 Al analizar estas perspectivas, no aspiramos 
a zanjar definitivamente un debate que por su 
naturaleza quizás nunca pueda ser 
completamente resuelto, sino a iluminar los 
términos en que se desarrolla, destacando tanto 
los puntos de fricción como las potenciales 
sinergias. La tesis central que guía nuestra 
exploración es que la relación entre ciencia y 
espiritualidad está definida por una tensión 
creativa entre diferentes formas de 
conocimiento, y que comprender esta tensión es 
esencial para abordar los desafíos complejos que 
enfrenta la humanidad en el siglo XXI. 

1. El materialismo reduccionista: la 
espiritualidad como epifenómeno 
cerebral 

 La perspectiva del materialismo 
reduccionista representa una de las posturas más 
influyentes en el discurso científico 
contemporáneo sobre la espiritualidad. Desde 
este marco conceptual, los fenómenos 
espirituales y religiosos son entendidos 
fundamentalmente como manifestaciones de 
procesos neurofisiológicos y evolutivos que 
pueden ser estudiados empíricamente sin recurrir 
a explicaciones sobrenaturales. Esta visión 
encuentra su expresión más articulada en los 
trabajos de neurocientíficos como Diego 
Golombek, quien en su obra Las neuronas de 
Dios: una neurociencia de la religión, la 
espiritualidad y la luz al final del túnel, argumenta 
de manera contundente que las experiencias 
espirituales tienen sustratos biológicos 
identificables. 

 Los fundamentos neurocientíficos de la 
espiritualidad según Golombek: 

 Golombek (2018) desarrolla una tesis 
central: el cerebro humano está cableado para la 
trascendencia. A través de un exhaustivo análisis 
de la literatura neurocientífica, identifica los 
sustratos neurales específicos asociados con las 
experiencias espirituales. La corteza prefrontal 
dorsolateral, por ejemplo, se activa durante 



14 

 

estados de oración profunda y meditación, 
mientras que el lóbulo temporal parece estar 
involucrado en experiencias de tipo místico y de 
despersonalización. Lo más significativo de su 
análisis es la identificación de lo que denomina 
"puntos divinos" en el cerebro—áreas específicas 
cuya estimulación puede inducir experiencias 
espirituales espontáneas. 

 El trabajo de Golombek se inscribe dentro 
de una tradición de investigación que incluye los 
estudios pioneros de Michael Persinger con su 
"casco de Dios"—un dispositivo que mediante 
campos electromagnéticos dirigidos al lóbulo 
temporal puede inducir en muchos sujetos la 
sensación de una "presencia" misteriosa o divina. 
Para Golombek, estos experimentos demuestran 
concluyentemente que las experiencias 
espirituales, independientemente de su 
interpretación religiosa, tienen un sustrato físico 
mensurable en la actividad cerebral. 

 La espiritualidad como adaptación evolutiva 

 Desde la perspectiva evolucionista, 
Golombek argumenta que la propensión hacia las 
creencias espirituales conferiría ventajas 
adaptativas significativas. La religión, en esta 
lectura, funcionaría como un poderoso 
mecanismo de cohesión social al proporcionar un 
sistema compartido de significados, normas y 
rituales que fortalecen los lazos grupales. 
Además, ofrecería consuelo psicológico ante las 
adversidades existenciales, particularmente la 
conciencia de la mortalidad—un desafío cognitivo 
único para nuestra especie. 

 La observación estadística de que los 
creyentes religiosos tienden a reportar mayores 
niveles de bienestar subjetivo y en algunos 
estudios, mayor longevidad, es interpretada por 
Golombek como evidencia indirecta de estas 
funciones adaptativas, no como indicio de algún 
favor divino. Desde una perspectiva 
evolucionista, el análisis de Golombek postula 
que la espiritualidad sería un subproducto que 
evoluciona para otros fines—la teoría de la 
mente, la detección de agentes, la búsqueda de 
patrones—pero que, una vez establecidas, 
adquirieron valor adaptativo por derecho propio. 

 Crítica a la religión institucionalizada 

 Es importante destacar que Golombek 
establece una distinción crucial entre 
espiritualidad y religión organizada. Mientras que 
la primera representa para él una dimensión 
natural de la experiencia humana con bases 
neurobiológicas, la segunda—especialmente en 
sus formas dogmáticas e institucionalizadas—
puede convertirse en un obstáculo para el 
conocimiento científico y el desarrollo humano. 
Esta postura lo sitúa en un terreno intermedio 
entre el reduccionismo radical y la aceptación 
acrítica de las tradiciones religiosas. 

2. El agnosticismo metodológico: la 
suspensión del juicio como rigor 
científico 

Frente a las afirmaciones categóricas del 
materialismo reduccionista, la posición del 
agnosticismo metodológico representa una 
postura más cauta y epistemológicamente 
humilde. Encarnada por científicos como 
Marcelino Cereijido, esta perspectiva no afirma ni 
niega la existencia de dimensiones trascendentes 
o realidades espirituales, sino que insiste en que 
las evidencias disponibles hasta el momento son 
insuficientes para llegar a una conclusión 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   

Fuente: https://blog.rebelionantigua.com/ 



15 

 

definitiva dentro de los parámetros del método 
científico. 

 Los límites del conocimiento científico 

 El agnosticismo metodológico se distingue 
cuidadosamente tanto del ateísmo militante 
como de la fe religiosa. Mientras el ateísmo 
afirma la no existencia de Dios o lo espiritual, y el 
teísmo afirma su existencia, el agnosticismo 
propone suspender el juicio, considerando que la 
pregunta trasciende—al menos por ahora—las 
capacidades de investigación de la ciencia 
empírica. Esta posición encuentra sus raíces 
intelectuales en la tradición del escepticismo 
filosófico, pero se distingue de él por su carácter 
provisional y su apertura a la posibilidad de que 
nuevas evidencias puedan modificar la situación 
epistemológica en el futuro. 

 Cereijido argumenta que el método 
científico, en su aplicación rigurosa, impone 
límites naturales a los que podemos conocer con 
certeza. La ciencia opera magníficamente bien al 
investigar fenómenos que son repetibles, 
mensurables y accesibles a la observación 
intersubjetiva. Sin embargo, las afirmaciones 
centrales de muchas tradiciones espirituales—la 

existencia de un fundamento divino de la 
realidad, la naturaleza de la conciencia, la 
posibilidad de supervivencia después de la 
muerte—caen en gran parte fuera de este 
dominio, al menos con las herramientas 
conceptuales y tecnológicas actuales. 

 La falacia reduccionista 

 Una contribución crucial del agnosticismo 
metodológico es su distinción entre la explicación 
de los correlatos neurales de la experiencia 
espiritual y la reducción de dicha experiencia a 
"nada más que" actividad cerebral. Como señalan 
partidarios de esta postura, el hecho de que 
podamos identificar los sustratos 
neurofisiológicos de un estado mental—ya sea el 
amor, la apreciación estética o la experiencia 
mística—no agota necesariamente la realidad de 
ese fenómeno, ni invalida su significado. Esta 
falacia reduccionista, que confunde los niveles de 
descripción, ha sido criticada por filósofos de la 
ciencia como Alva Noë, quien argumenta que la 
conciencia no puede ser completamente 
explicada solo mediante el examen de sus 
correlatos neurales. 

 Coexistencia por delimitación de dominios 

 En términos prácticos, el agnosticismo 
metodológico tiende a favorecer una política de 
coexistencia pacífica entre ciencia y 
espiritualidad. Cereijido sugiere que, mientras las 
afirmaciones religiosas no pretendan invalidar 
hechos científicos establecidos o dictar políticas 
públicas en áreas donde la evidencia empírica es 
relevante, no existe una necesidad inherente de 
conflicto. Ambas empresas pueden ser vistas 
como respuestas a diferentes dimensiones de la 
experiencia humana—la ciencia a nuestra 
necesidad de comprender el mecanismo del 
mundo, la espiritualidad a nuestra búsqueda de 
significado y conexión. 

 Esta postura encuentra resonancia en el 
pensamiento de Albert Einstein, quien distinguía 
entre lo que él llamaba "la religión del miedo", "la 
religión moral" y la "religión cósmica"—siendo 
esta última una actitud de humilde asombro ante 
la sublime racionalidad del universo, compatible 
con—e incluso nutritiva para—la investigación 
científica más avanzada. 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  



16 

 

3. Complementariedad evolutiva: 
narrativas paralelas en ciencia y 
tradición 

 Una tercera posición en el panorama 
contemporáneo argumenta que la ciencia y la 
espiritualidad ofrecen narrativas 
complementarias—y no necesariamente 
contradictorias—sobre el origen, desarrollo y 
destino del cosmos y de la vida consciente. Esta 
perspectiva de complementariedad evolutiva 
encuentra una expresión particularmente 
elaborada en los escritos de Pawan Dhar, quien 
explora sistemáticamente los paralelos entre la 
teoría de la evolución biológica y las narrativas 
cosmológicas de tradiciones espirituales como el 
hinduismo. 

 Darwin y los Dashavataras: convergencias 
insospechadas 

 El análisis de Dhar se centra en el fascinante 
paralelismo entre la secuencia evolutiva descrita 
por la biología moderna—desde los organismos 
acuáticos más simples hasta los mamíferos 
terrestres y finalmente el ser humano—y la 
progresión de los Dashavataras, las diez 
encarnaciones de Vishnu en la tradición hindú. 
Esta narrativa simbólica comienza con Matsya (el 
avatar pez), continúa con Kurma (la tortuga), 
Varaha (el jabalí), Narasimha (el hombre-león), 
Vamana (el enano), Parashurama, Rama, Krishna, 
Buddha, y culmina con Kalki (el avatar que está 
por venir). Para Dhar, esta secuencia no 
representa simplemente una curiosidad 
mitológica, sino una intuición profunda—
expresada en lenguaje metafórico—sobre el 
patrón general del desarrollo evolutivo. 

 Lo que hace particularmente interesante 
esta correspondencia es que sugiere una 

Darwin y Los Dashavataras 
Fuente: Imagen creada con IA. Gemini. 23/01/2026 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   



17 

 

concepción de la evolución como un proceso con 
dirección y propósito—una idea que la “biología 
mainstream” tiende a rechazar en favor de 
explicaciones puramente mecanísticas basadas en 
la variación aleatoria y la selección natural. Sin 
embargo, Dhar señala que ciertas corrientes 
dentro del pensamiento evolutivo 
contemporáneo—desde la teoría de sistemas 
complejos hasta conceptos como la 
autoorganización y la emergencia—están 
reintroduciendo nociones de direccionalidad que, 
sin violar los principios darwinianos, reconocen 
tendencias a largo plazo hacia una mayor 
complejidad, integración y conciencia. 

 La Evolución de la conciencia 

 La complementariedad evolutiva se 
extiende más allá de los paralelos biológicos para 
abarcar lo que podríamos llamar una "evolución 
de la conciencia". Diversas tradiciones 

espirituales—desde el yoga y el tantra hasta el 
misticismo cristiano y el budismo—describen 
etapas o estadios en el desarrollo de la conciencia 
humana hacia estados de mayor lucidez, 
compasión y unidad. Estas descripciones 
encuentran ecos intrigantes en modelos 
psicológicos contemporáneos como la “teoría del 
desarrollo adulto” de Robert Kegan o “la espiral 
dinámica” de Clare Graves, que postulan 
transformaciones cualitativas en la estructura 
misma de la cognición y la identidad a lo largo de 
la vida humana.  

 En el ámbito de la física, la 
complementariedad encuentra otra expresión en 
el paralelismo entre conceptos centrales de la 
mecánica cuántica—no-localidad, entanglement 
(enlazamiento), el papel del observador—e 
intuiciones de tradiciones contemplativas sobre la 
interconexión fundamental de todos los 
fenómenos y la naturaleza participativa de la 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  



18 

 

conciencia en la construcción de la realidad. 
Fritjof Capra, en su clásico "El Tao de la Física", 
fue uno de los primeros en explorar 
sistemáticamente estas resonancias, señalando 
cómo la visión del mundo que emerge de la física 
moderna se parece menos al mecanismo 
newtoniano que a las visiones holísticas del 
misticismo oriental. 

 Implicaciones para el Desarrollo Humano 

 Es crucial destacar que la 
complementariedad evolutiva no propone una 
identificación simplista entre conceptos 
científicos y espirituales, ni sugiere que las 
tradiciones antiguas "anticiparon" 
descubrimientos científicos específicos. Más bien, 
argumenta que tanto la ciencia como la 
espiritualidad representan esfuerzos humanos 
por comprender patrones profundos de la 
realidad, utilizando diferentes metodologías y 
lenguajes, pero apuntando hacia verdades 
estructurales similares. 

 En el plano práctico, esta perspectiva 
sugiere que los desafíos globales 
contemporáneos—desde la crisis ecológica hasta 
el malestar psicológico generalizado—requieren 
de una evolución consciente que integre los 
conocimientos científicos más avanzados con la 
sabiduría acumulada por las tradiciones 
espirituales. Tanto Dhar como otros proponentes 
de esta visión ven el momento actual como un 
punto de inflexión crítico en el que la humanidad 
debe dar el siguiente paso en su desarrollo 
evolutivo—un paso que necesariamente involucra 
tanto la transformación tecnológica como el 
despertar espiritual. 

4. La integración dialógica: hacia una 
síntesis creativa 

 La cuarta posición en nuestra 
argumentación conceptual—la integración 
dialógica—representa el intento más ambicioso 
por establecer no simplemente una coexistencia 
pacífica o un reconocimiento de 
complementariedad, sino una relación sinérgica y 
mutuamente enriquecedora entre ciencia y 
espiritualidad. Los defensores de esta posición, 
entre los que se cuentan está Thomas Bruhn y, en 
cierta medida, el mismo Albert Einstein, 

argumentan que ambos dominios no solo son 
compatibles, sino que se necesitan 
recíprocamente para ofrecer una visión completa 
de la realidad y guiar el desarrollo humano hacia 
direcciones saludables. 

 La distinción entre preguntas por el "cómo" 
y el "porqué" 

 El fundamento epistemológico de la 
integración dialógica reside en la distinción entre 
diferentes tipos o niveles de pregunta. La ciencia 
da respuesta a preguntas sobre mecanismos y 
procesos—el "cómo" de las cosas—mientras la 
espiritualidad se orienta hacia cuestiones de 
significado, propósito y valor—el "porqué" de la 
existencia. En la famosa formulación de Einstein: 
"La ciencia sin religión está coja; la religión sin 
ciencia está ciega". La cojera se refiere a la 
incapacidad de la ciencia, por sí sola, para 
proporcionar orientación ética o sentido 
existencial; la ceguera, a la tendencia de la 
religión dogmática a aferrarse a visiones del 
mundo factualmente incorrectas. 

 La purificación mutua 

 Una contribución crucial de la perspectiva 
dialógica es su insistencia en que ciencia y 
espiritualidad pueden ejercer una función de 
purificación mutua. Por un lado, el rigor 
metodológico y el escepticismo saludable de la 
ciencia pueden ayudar a purificar la espiritualidad 
de supersticiones, antropomorfismos simplistas y 
afirmaciones factualmente infundadas. Por otro, 
la profundidad contemplativa y la sabiduría ética 
de las tradiciones espirituales pueden ayudar a 
prevenir que la ciencia caiga en un reduccionismo 
estéril o en una tecnocracia desprovista de 
valores humanistas. 

 Aplicaciones prácticas en sostenibilidad y 
salud 

 En el ámbito de la sostenibilidad—área de 
especialización de Thomas Bruhn—la integración 
dialógica revela su potencial práctico de manera 
especialmente clara. Bruhn argumenta que los 
desafíos ambientales globales no pueden 
resolverse únicamente mediante soluciones 
tecnocráticas, por avanzadas que estas sean. La 
crisis ecológica es, en su raíz, una crisis de valores, 
significado y relación—dimensiones que han sido 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   



19 

 

tradicionalmente el dominio de la reflexión 
espiritual. Conceptos como la interdependencia 
fundamental de todos los seres, la gratitud hacia 
los sistemas naturales que sostienen la vida o el 
reconocimiento de límites ecológicos y 
necesidades de las generaciones futuras—todos 
ellos presentes en diversas tradiciones 
espirituales—pueden proporcionar el marco 
motivacional y ético necesario para implementar 
las soluciones técnicas que la ciencia ya ha 
identificado. 

 La investigación contemporánea en 
psicología positiva y neurociencia afectiva ofrece 
apoyo empírico para algunas de estas 
afirmaciones. Estudios han demostrado, por 
ejemplo, que prácticas contemplativas como la 
meditación de compasión pueden producir 
cambios cerebrales mensurables—aumento en el 
volumen de materia gris en regiones asociadas 
con la empatía y la regulación emocional—al 
mismo tiempo que fomentan comportamientos 
más prosociales y ambientalmente responsables. 
Estos hallazgos sugieren que el desarrollo 
interior—tradicionalmente territorio de la 
espiritualidad—puede ser no solo compatible con 
el bienestar colectivo y la sostenibilidad, sino un 
ingrediente necesario para los mismos. 

 La integración dialógica también encuentra 
expresión en campos emergentes como la 
medicina mente-cuerpo, donde intervenciones 
basadas en mindfulness y otras prácticas 
contemplativas están siendo incorporadas a 
protocolos terapéuticos con resultados medibles 
en términos de reducción del estrés, mejora del 
funcionamiento inmune y mayor resiliencia 
psicológica. Lo significativo aquí es que estas 
prácticas—originadas en tradiciones 
espirituales—no son simplemente toleradas 
como complementos "alternativos", sino 
investigadas rigurosamente con metodología 
científica estándar, generando así un cuerpo de 
evidencia que enriquece tanto la práctica clínica 
como nuestra comprensión fundamental de la 
interconexión entre procesos mentales y 
fisiológicos. 

 5. El “realismo científico” de Mario 
Bunge: un marco integrador 

 Para comprender en toda su profundidad el 

diálogo entre ciencia y espiritualidad, es esencial 
situarlo dentro del marco del realismo científico 
desarrollado por Mario Bunge. Este marco 
filosófico proporciona las herramientas 
conceptuales necesarias para navegar las 
complejas aguas de este debate sin caer ni en el 
reduccionismo simplista ni en el espiritualismo 
acrítico. 

  Los principios del “realismo científico” 

 El realismo científico de Bunge se sustenta 
en varios principios fundamentales: la existencia 
de una realidad independiente del observador, la 
cognoscibilidad de dicha realidad a través de 
métodos científicos y la importancia de la 
sistematicidad y la contrastación empírica en la 
construcción del conocimiento. Desde esta 
perspectiva, cualquier afirmación sobre la 
realidad—incluidas aquellas relacionadas con la 
espiritualidad—debe someterse al escrutinio de la 
evidencia y la coherencia lógica. 

 Bunge distingue cuidadosamente entre 
problemas científicos genuinos—aquellos que 
pueden formularse en términos precisos y son 
susceptibles de contrastación empírica—y 
problemas metafísicos o pseudocientíficos. Esta 
distinción es crucial para entender su postura 
frente a la espiritualidad: mientras que los 
correlatos neurales de la experiencia espiritual 
constituyen un legítimo objeto de investigación 
científica, las afirmaciones sobre entidades 
sobrenaturales o trascendentes caen fuera del 
dominio de la ciencia, al menos en la medida en 
que no son formuladas de manera contrastable. 

 El materialismo “emergentista” como 
alternativa 

 Frente al materialismo reduccionista que 
considera la conciencia como un mero 
epifenómeno de procesos físicos, Bunge defiende 
un materialismo “emergentista” que reconoce la 
existencia de diferentes niveles de organización 
de la materia, cada uno con propiedades 
emergentes irreducibles. Desde esta perspectiva, 
la conciencia emerge de la compleja organización 
del sistema nervioso, pero no puede ser 
completamente explicada en términos de sus 
componentes neurales individuales. 

 Este marco permite entender por qué la 
identificación de "las neuronas de Dios" por parte 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  



20 

 

de Golombek no agota la realidad de la 
experiencia espiritual. Así como las propiedades 
del agua emergen de la combinación de 
hidrógeno y oxígeno, pero no pueden deducirse 
completamente del estudio aislado de estos 
elementos, la experiencia espiritual emerge de la 
compleja interacción de procesos neurales, pero 
posee una cualidad irreductible que merece ser 
estudiada en su propio nivel de organización. 

La crítica a la pseudociencia y la religión 
dogmática 

 Bunge fue un crítico implacable de la 
pseudociencia y de las afirmaciones religiosas que 
pretenden tener estatus científico sin someterse 
a los estándares de la metodología científica. En 
este sentido, su pensamiento converge con las 
advertencias de Golombek sobre los peligros del 
dogmatismo religioso. Sin embargo, a diferencia 
de algunos reduccionistas radicales, Bunge 
reconoce la legitimidad de investigar fenómenos 
como la conciencia y la experiencia subjetiva, 
siempre que se haga con rigor metodológico y 
honestidad intelectual. 

Hacia un diálogo fundamentado en el 
“realismo científico” 

 Nuestro recorrido por las diferentes 
posiciones en el diálogo entre ciencia y 
espiritualidad revela la riqueza y complejidad de 
este campo de estudio. La neurociencia de la 
religión desarrollada por Diego Golombek 
representa una contribución fundamental al 
demostrar los sustratos biológicos de la 

experiencia espiritual, pero debe ser 
complementada con marcos filosóficos más 
amplios como el “realismo científico” de Mario 
Bunge para evitar caer en reduccionismos 
simplistas. 

 La perspectiva de Golombek, leída a través 
del lente del “emergentismo” de Bunge, nos 
permite entender la espiritualidad como un 
fenómeno natural que emerge de la compleja 
organización del cerebro humano, sin por ello 
reducir su significado o invalidar su importancia 
en la experiencia humana. Al mismo tiempo, el 
marco bungeano nos proporciona los criterios 
necesarios para distinguir entre la investigación 
legítima de los fenómenos espirituales y las 
afirmaciones pseudocientíficas o dogmáticas. 

 La célebre exhortación de Erwin Sedlmayr—
citada por Thomas Bruhn—a "nunca perder la 
capacidad de cambiar de perspectiva y de mirar al 
mismo sol de otra manera", captura la esencia de 
la actitud más prometedora hacia esta relación 
compleja. No se trata de elegir definitivamente 
una posición sobre las otras, sino de cultivar la 
capacidad de moverse entre diferentes marcos 
interpretativos, reconociendo las perspectivas y 
las limitaciones de cada uno. 

 El futuro de esta relación milenaria 
probablemente no residirá en la victoria final de 
una perspectiva sobre las demás, sino en nuestra 
capacidad colectiva para sostener lo que Michael 
Polanyi llamaba una "tensión creativa"—un 
equilibrio dinámico entre diferentes formas de 
conocimiento que, al mantenerse en diálogo, 

Fuente: https://i0.wp.com/universityecumenical.com/esp/wp-content/uploads/2019/08/topo2-religioao.jpg?

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   



21 

 

generan comprensiones más ricas y matizadas 
que cualquiera de ellas podría producir por 
separado. 

 En un mundo que enfrenta desafíos 
existenciales que son a la vez técnicos y éticos, 
ecológicos y espirituales, esta capacidad para 
integrar múltiples formas de conocimiento no es 
un lujo académico, sino una necesidad práctica. 
La ciencia nos proporciona las herramientas para 
comprender y transformar el mundo; la 
espiritualidad nos ayuda a recordar por qué 
deberíamos hacerlo, hacia qué fines y con qué 
reverencia hacia el misterio que permanece en el 
corazón de la existencia. 

 El realismo científico de Bunge, en su 
rechazo tanto del dogmatismo como del 
escepticismo radical, nos ofrece un camino 
intermedio—una vía que reconoce la legitimidad 
de la investigación científica de los fenómenos 
espirituales, sin por ello conceder validez 
epistémica a afirmaciones no contrastables. En 
este sentido, representa quizás la posición más 
madura y prometedora para navegar las 
complejas aguas del diálogo entre ciencia y 
espiritualidad en el siglo XXI. 

Referencias 

Bruhn, T. (2025). Science and Spirituality: No 
Reason to Fear One Another. Research 
Institute for Sustainability. https://www.rifs
-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and
-spirituality-no-reason-fear-one-another  

Bunge, M. (2010). Matter and Mind: A 
Philosophical Inquiry. Springer. 

Capra, F. (1975). The Tao of Physics: An 
Exploration of the Parallels Between 
Modern Physics and Eastern Mysticism. 
Shambhala Publications. 

Cereijido, M. (2024). De batas y sotanas: Algunos 
pensamientos sobre ciencia y religión. ISBN.  
979-8861433648 

Cereijido, M. (2007). La ignorancia debida. Libros 
del Zorzal. 

Daros, W. R. (2002). Religión y ciencia en el 
pensamiento de Albert Einstein. Invenio, 5
(8), 47-55. 

Dawkins, R. (2006). The God Delusion. Bantam 
Press. 

Dennett, D. C. (2006). *Breaking the Spell: 

Religion as a Natural Phenomenon*. Viking 
Penguin. 

Dhar, P. (2012a, 21 de mayo). Science and 
Spirituality. *Nature India*. https://
doi.org/10.1038/nindia.2012.80 

Dhar, P. (2012b, 28 de agosto). Science and 
Spirituality: Explaining evolution. *Nature 
India*. https://doi.org/10.1038/
nindia.2012.120 

Dhar, P. (2012c, 15 de octubre). Science and 
Spirituality: Soul searching. *Nature India*. 
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148 

Einstein, A. (1954). Ideas and Opinions. Crown 
Publishers. 

Golombek, D. (2018). Las neuronas de Dios: Una 
neurociencia de la religión, la espiritualidad 
y la luz al final del túnel. Siglo XXI Editores. 

Kegan, R. (1982). The Evolving Self: Problem and 
Process in Human Development. Harvard 
University Press. 

Noë, A. (2009). Out of Our Heads: Why You Are 
Not Your Brain, and Other Lessons from the 
Biology of Consciousness. Hill and Wang. 

Polanyi, M. (1958). Personal Knowledge: Towards 
a Post-Critical Philosophy. University of 
Chicago Press. 

“L a ciencia nos 
proporciona las 

herramientas para 
comprender y transformar el 
mundo; la espiritualidad nos 
ayuda a recordar por qué 
deberíamos hacerlo, hacia 
qué fines y con qué 
reverencia hacia el misterio 
que permanece en el corazón 
de la existencia” 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  

https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148


22 

 

Representación de María Lionza por el escultor venezolano Alejandro Colina (1951) 
Fuente: https://diarionoticiasvenezuelaencontacto.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/10/marialionza-1.jpg 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  

“M aría Lionza constituía una 
divinidad para los jirajaras, 

representando en su imaginario a una 
madre, agua, tierra y luna; al tiempo que 
era una especie de Venus, muy querida 
por los hombres y jóvenes, quienes la 
relacionaban con una serpiente o la 
danta, cuya imagen inspiró al escultor 
venezolano Alejandro Colina para 
inmortalizar a la diosa madre montada 
sobre ella: mítico culto que ya traspasa 
nuestras fronteras”. 

 
Gilberto Antolínez, 1947 



23 

 

Trino José Barreto Escalona * 
Venezuela 

 

S egún Asael Mercado Maldonado y 
Alejandrina V. Hernández Oliva (2010), el término 
identidad se incorporó al campo de las ciencias 
sociales a partir de las obras del psicoanalista 
austriaco Erick Erickson, quien a mediados del 
siglo XX empleó el término ego-identidad en sus 
estudios sobre los problemas que enfrentan los 
adolescentes y las formas en que pueden superar 
las crisis propias de su edad. Para este autor la 
identidad, es un sentimiento de mismidad y 
continuidad que experimenta un individuo en 
cuanto tal, lo que se traduce en la percepción que 
tiene el individuo de sí mismo.  

Pero para definir una identidad 
necesariamente hay que introducirse en el 
estudio de los procesos históricos y esto requiere 
clarificar el lugar desde el cual nos situamos, para 
conocer de su formación intersubjetiva, teniendo 
en cuenta la comunicación efectiva entre los 
involucrados y como ha variado desde el 
comienzo, ya que ese mundo no es de una sola 
parte en particular, sino que es común a todos, y 
que  existen semejanzas y diferencias con quienes 
se vinculan la mayoría de las relaciones sociales. 

En esas interacciones de las relaciones 
sociales, con el transcurrir del tiempo van 
apareciendo figuras e hitos que cambian el 

desarrollo de los acontecimientos y que 
inexorablemente van a influir significativamente 
en la conformación de esa identidad. La función 
que desempeñan los personajes relevantes en los 
relatos históricos, tanto en la tradición oral como 
la escrita.  

Hablar de la identidad venezolana resulta 
complejo, ya que abarca múltiples dimensiones 
históricas, culturales, sociales y políticas. 
Partiendo que somos una mezcla de culturas muy 
disímiles y muchas veces antagónicas. Así 
tenemos la cultura aborigen mezclada con la 
cultura europea y africana, en un mestizaje difuso 
sin límites ni regulación que se dio en tiempos de 
la conquista y la colonización. A esto se le suma 
las inmigraciones posteriores, que por ser una 
tierra bendecida y de paz resulta muy acogedora 
para desplazados, aventureros y cazadores de 
fortuna. Todos estos aportes culturales han 
forjado una identidad con un fuerte sentido de 
pertenencia y nacionalismo, destacando la lucha 
por la libertad y la soberanía como ejes 
históricos.  

La identidad también está fuertemente 
influenciada por el imaginario popular que posee 
un potencial ontológico, que orienta la capacidad 
creadora de las comunidades y puede ofrecer 
sentidos profundos a la experiencia de los 
acontecimientos históricos. Se tiene que 
reconocer que el imaginario comunitario tiene 

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

Ingeniero Agrónomo, Abogado, Especialista en Gestión Judicial-UBV, Magister en Agronomía, Doctor en Estudios del 
Desarrollo-UCV, Profesor Universitario y asesor independiente. Escritor. Correo-e: trinoba@gmail.com  

María Lionza  
Identidad, Patrimonio y Culto 



24 

 

una perspectiva muy potente para abordar 
diferentes problemáticas contemporáneas en las 
que el papel de lo simbólico y de las imágenes son 
centrales y desde las cuales se hace posible 
establecer conexiones con dimensiones más 
profundas de la historicidad y de las estructuras 
culturales de nuestras sociedades.  

El imaginario popular no cuenta con 
reconocimiento en el pensamiento positivista y 
las ciencias sociales clásicas, debido a la 
hegemonía del racionalismo, que privilegian solo 
aquellos fenómenos fácticos y observables. Esto 
posiblemente se debe a que el imaginario se 
sustenta en el conjunto de imágenes mentales y 
visuales con el cual un individuo o una comunidad 
organizan y expresan simbólicamente sus valores 
existenciales e históricos y su interpretación del 
mundo.  

Sin embargo, los imaginarios populares 
representan los esquemas interpretativos de la 
realidad que legitiman los pueblos, con una 
narrativa que permite dar cuenta tanto de su 
origen como de sus posibilidades de modificación. 
Así tenemos que, aunque la historia escrita ubica 
a María Lionza en la primera mitad del siglo XX, el 
imaginario popular ubica el sustrato más antiguo 
del mito y el culto en torno a ella, echando sus 
raíces en las ricas cosmovisiones indígenas 
jiraharas que dominaban la región centro-
occidental antes de la conquista española. 

La tradición de María Lionza es una 
expresión del proceso de cambios y 
transformaciones del vivir religioso del 
venezolano, como de las tensiones sociales y 
políticas entre las diferentes clases y grupos 
sociales. Al culto y al mito se asimilan las 
concepciones y prácticas indígenas y negras, 
elementos del catolicismo, la masonería, el 
espiritismo y en menor medida otras fuentes, 

como el gnosticismo, la cábala y el ocultismo. A 
principios del siglo XX, la leyenda mítica y la 
creencia tenían como núcleo San Felipe y 
Chivacoa, situado frente a la montaña de María 
Lionza, el espacio sagrado y sitio ceremonial más 
importante del país (Daisy Barreto, 2024). 

María Lionza es concebida con una 
personalidad dual o de dobles atributos; una 
entidad o diosa bondadosa a la que se le venera y 
que es considerada por la gente como la 
protectora de la naturaleza, de los animales, las 
cosechas, y a la vez, es una fuerza o espíritu con la 
que se establecen alianzas, que al no cumplirse 
acarrean castigos y desgracias. La representación 
de María Lionza siempre está vinculada a los 
elementos de la naturaleza, como una energía 
cósmica procedente del universo que se basa en 
la veneración de las fuerzas de la naturaleza, de 
los espíritus que habitan en los ríos, cuevas y 
montañas, que representa un conjunto de 
atributos estrechamente relacionados con valores 
hacia la conservación del ambiente y la defensa 
de la mujer como una unidad, en virtud de la 
asociación establecida por la figura de la tierra, la 
madre y lo femenino (Trino Barreto, 2013). 

Son diversas las historias que rodean la 
mítica figura de María Lionza. Su sola mención 
remite a una parte importante de la tradición oral 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o  



25 

 

 venezolana, que ha evolucionado desde tiempos 
ancestrales hasta hoy: un culto sincrético con 
rasgos de la cultura indígena, africana y europea. 
Tras cientos de años de existencia, muchos 
coinciden en aseverar que el culto a esta mítica 
figura se remonta a tiempos ancestrales, pues, se 
fundamenta en rituales con que los indígenas 
honraban a las fuerzas de la naturaleza en cuevas 
y montañas. Una de las historias más conocidas 
refiere que los indígenas de esta zona del país 
tenían como deidad a una figura femenina 
llamada Yara, diosa de la naturaleza y del amor. 
Incluso hay lingüistas que señalan que el vocablo 
yaracauy, del cual proviene el nombre Yaracuy, 
significa lugar de Yara (Haiman El Troudi, 2021). 

María Lionza aflora como un mito entre los 
aborígenes, luego se convierte en culto y luego 
aparecen los ritos, como las transportaciones, las 
velaciones, el Baile en Candela (designado este 
año 2025, por la Asamblea Nacional, como 
patrimonio inmaterial de la nación) y el Baile 
sobre Vidrio, entre algunos de los ritos realizados 
en devoción al culto. 

Una mujer muy hermosa de silueta 
encantadora que el imaginario popular la prendó 
de espiritualidad y de magia. La consideraban 
como la Diosa de la Naturaleza y del Amor. El 
vocablo Yaracauy, que da origen al nombre del 
estado, según algunos lingüistas significa «lugar 
de Yara». De acuerdo a la descripción que los 
indígenas hacían de ella, Yara era una mujer de 
grandes ojos verdes y amplias caderas. Su cuerpo 
despedía el olor de las orquídeas, su lisa y larga 
cabellera, que adornaba con tres flores detrás de 
las orejas, se extendía hasta su cintura (Haiman El 
Troudi, 2021). 

El culto a María Lionza se puede dividir en 
tres etapas o fases, la primera antes de la llegada 
de los invasores europeos, donde los pueblos 
originarios concebían una deidad femenina 
poderosa que reinaba en las montañas centro-
occidentales de Venezuela, donde se exaltaba a la 
mujer por ser una sociedad matriarcal. Una 
segunda etapa durante la conquista y la colonia, 
donde los invasores, además de la dominación 
con las armas, utilizaron la evangelización como 
estrategia de control, y fue así como a la deidad 
aborigen, casi es suplantada por la nueva religión 
traída por los invasores, permaneciendo siempre 

en el imaginario popular, donde esta vez la 
hicieron acompañar por dos representantes de 
las razas involucradas en el proceso de 
colonización, la africana en el personaje del negro 
Felipe que representa la rebeldía, y el cacique 
Guaicaipuro expresión de valentía, conformando 
la triada denominada “Las Tres Potencia”, quizás 
como sincretismo de “Las Tres Divinas Personas”. 
La tercera etapa se da ya en el siglo XX, en el 
proceso de colonialidad cultural, transformando 
la deidad aborigen, donde le impusieron un 
nombre español, la vistieron con un ropaje 
eurocéntrico, le cambiaron la corona de hojas y 
flores por una corona y fue llamada Reyna.  

En el siglo XX la identificación de grupos 
políticos y de la élite con la creencia y el culto de 
María Lionza es un aspecto poco conocido y 
estudiado (Daisy Barreto. 2024). Señala Gilberto 
Antolínez en El Ciclo de los Dioses (1995), que 
existió la sociedad secreta de María Lionza que 
gozó de gran poder y ejerció funciones coercitivas 
gracias a su temible fama. En aspectos políticos 
siempre han existido sectores a favor, por 
creyentes o por defensores de la ancestralidad y 
sectores en contra por influencias religiosas, el 
enfrentamiento fue y sigue siendo duro, pero 

Representación de Yara (María Lionza) por el artista 
venezolano  Pedro Centeno Vallenilla. Mural “Venezuela” 
Circulo Militar de Caracas. Fragmentos. (1956) 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o   



26 

 

siempre bajo la sombra.  

La influencia de las culturas religiosas 
foráneas, necesitan una representación tangible 
del ente a adorar, no bastaba que el imaginario 
concibiera a la deidad aborigen en la abstracción 
del pensamiento. María Lionza necesitaba ser 
visualizada, un reto para cualquier artista, una 
fémina que tuviera la delicadeza de la mujer 
moderna europea, pero la fortaleza de la mujer 
aborigen. 

Como mensajero místico, aparece el pintor 
y escultor Alejandro Colina, nacido en Caracas a 
principios de siglo, que con su obra inicia el 
rescate de lo aborigen, y fue así que en este 
trajinar concibe, casi de forma divina, la escultura 
de una deidad mestiza. Algunos dicen, que fue la 
propia María Lionza quien, en un sueño, le indicó 
como debía ser la escultura, que inicialmente iba 
a ser una mujer de pie, con atuendos indígenas, 

finalmente surgió de la mano del artista, aquella 
mujer del imaginario popular, montada impúdica 
sobre el lomo de una danta, que es acompañada 
por una serpiente, alzando en sus manos una 
pelvis femenina expresión de la fertilidad y el 
matriarcado. La obra constituye una exaltación 
alegórica de la fuerza femenina de la raza 
autóctona, con una apariencia fuerte expresada 
por la musculatura sobresaliente que imprime un 
aspecto tenso y robusto. 

María Lionza de manos de Alejandro Colina 
entró en la gran ciudad con su majestuosidad a 
inundar de espiritualidad a los caraqueños, que se 
encontraban distantes y ajenos de la magia de la 
naturaleza in situ. No era una obra cualquiera, 
quería representar un fenómeno 
biosociomisticocultural con una carga energética 
sobrenatural, reminiscencia de lo indómito del 
Jirahara. 

Finalmente llegó a su montaña de Sorte, el centro ceremonial más importante del culto, su centro de origen. Hoy se erige 
majestuosa, magnánima irradiando sus energías con la alegría de estar en su casa.  
Foto: Trino Barreto 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o  



27 

 

Con toda esa carga energética, no es de 
extrañar que esta escultura desde su origen, ha 
estado envuelta en contradicciones que generan 
conflictos políticos, patrimoniales, culturales y 
religiosos. Mezcla de sentimientos, conflictos 
espirituales y existenciales, deriva jurídica, caos 
académicos, entre otras circunstancias que han 
ocasionado que en más de una oportunidad la 
estatua de la Reyna María Lionza, se vea envuelta 
en esas extrañas vorágines. 

Lo que se vivió con el traslado de la obra de 
Alejandro Colina a la montaña de Sorte, no es 
diferente a los aconteceres previos. El egoísmo 
protagónico de los que les correspondía la 
custodia del monumento, devino en un deterioro 
acelerado e injustificado, que motivó la protesta 
de maestro Manuel Rodríguez Cárdenas 
(compositor del vals “Morir es nacer”), en 1973, 
cuando publicó en el diario El Universal un 
artículo titulado: ¿Se derrumba María Lionza?, 
esa situación continuó sin mayores reparos, con 
una restauración en el año 1975. 

En el 2004, la Reyna Sucumbió y lanzó la 
mirada al cielo como suplicando ayuda. Desde esa 
fecha los conflictos por el destino de la obra, no 
cesaron. En algún momento, antes de la llegada 
del proceso Bolivariano, hasta se pensó en 
enviarla a un país europeo, tal como lo hicieron 
con la Piedra Abuela KUEKA. Lo que muchos no 
entienden que esta obra está cargada de muchas 
energías y no se trata de una pieza cualquiera. 
Por alguna razón espiritual o mágica ella rige sus 
destinos, no permitió que la llevaran fuera del 
país y salió de ese galpón de la UCV, donde la 
tenían secuestrada casi durante 20 años, y salió 
sin que nadie la viera, sin que nadie la notara, 
porque quería regresar a su montaña sagrada. 

Consideración Final 

En María Lionza se consigue la convergencia 
de las categorías Identidad, Patrimonio y Culto 
porque otorga sentido renovados a los símbolos 
vivos de nuestra ancestralidad y devenir histórico. 
Desde ella se puede estructurar ese carácter 
identitario y patrimonial que revela un escenario 
biosociocultural más allá de los meros 
procedimientos científicos, hallazgos 
arqueológicos, interpretaciones fundamentalistas 
o ideas religiosas.  

María Lionza a través del imaginario popular 
ha influido de alguna manera con la identidad del 
venezolano. Por otra parte, la obra artística 
emanada de las manos de Alejandro Colina y 
algunos de los ritos alegóricos al culto, han sido 
declarados Patrimonio de la Nación. Y finalmente 
el Culto o veneración a la Reyna María Lionza, hoy 
por hoy es respetado como actividad religiosa, 
por encima de las afrentas de otras religiones 
tradicionales. 

Referencias 

Antolínez, Gilberto (1947). María de la Onza: 
Folklore de occidente. Revista Universitaria. 
Caracas, Venezuela. 

Antolínez, Gilberto. (1995). Los ciclos de los 
dioses. Folklore y mitología del Centro-
Occidente de Venezuela. Obras. Vol. I. 
Orlando Barreto (Comp.). San Felipe: La 
Oruga Luminosa. 

Barreto, Daisy (2024). María Lionza. Divinidad sin 
fronteras. Caracas: Fundación Editorial El 
Perro y La Rana. 

Barreto, Trino (2013). María Lionza, la primera 
conservacionista de Venezuela. https://
cronistasanfelipe.wordpress.com/2013/10/
15/maria-lionza-la-primera-
conservacionista-de-venezuela/#more-456 

Barreto, Trino (2025). María Lionza en el 
imaginario de las luchas populares. En 
Publicación de la Cátedra de Indigenismo 
Americano "Gilberto Antolínez" Ciaga. En 
imprenta. 

El Troudi, Haiman (2021).  María Lionza y sus 
historias en la tradición oral. Destacadas, Lo 
Afirmativo Venezolano, Patrimonio. https://
haimaneltroudi.com/categoria/lo-
afirmativo-venezolano/ 

Mercado Maldonado, Asael y Alejandrina V. 
Hernández Oliva (2010). El proceso de 
construcción de la identidad colectiva. 
Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, 
núm. 53, Universidad Autónoma del Estado 
de México 

Rodríguez Cárdenas, Manuel (1973). ¿Se 
derrumba María Lionza? Diario El Universal. 
Lunes 12 de febrero de 1973. 

 
 
 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o   

https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/
https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/
https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/


28 

 

Imagen del Cristo del Buen Viaje de Pampatar. Detalle 
Fuente: https://encrypted-tbn0.gstatic.com/images?q=tbn:ANd9GcQNLGCEUpUKtZkLLKFq1xidwq4ro2Yi0XeMIw&s 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



29 

 

 

 

D urante los siglos XVI y XVII, el oriente 
venezolano fue testigo de una de las empresas 
económicas más intensas y peligrosas del imperio 
español en el Caribe: la extracción y comercio de 
perlas. La ruta de las perlas articulaba un circuito 
donde la riqueza extraída de los ostrales de las 
islas de Margarita, Coche y Cubagua, era 
consolidada y embarcada hacia España y otras 
partes del imperio europeo.  

En el corazón de este tráfico marítimo se 
encontraba la bahía de Pampatar, en la costa 
sureste de la Isla de Margarita. Su puerto, 
resguardado naturalmente, se convirtió en un 
enclave estratégico donde convergían las 
esperanzas de fortuna y los temores de la 
travesía. Embarcaciones de diversos calados —
desde pequeñas lanchas de buzos hasta naos de 
alto bordo— poblaban su rada, cargando en sus 
bodegas el "oro blanco" que financiaba aventuras 
y coronaba ambiciones en la lejana Europa. 
Oviedo dijo: “de entre los puertos de Margarita se 
distingue Pampatar” (Alcedo, 1788, p. 352). Esta 
preferencia arranca desde los mismos días de la 
fundación de poblaciones españolas en la 

Paraguachoa de los nativos. El ingeniero Juan 
Betin señala su extensión: “Mompatare que es el 
principal surgidero de la isla (…) Mompatare tiene 
de longitud hasta el morro de puerto moreno, tres 
mil pasos algo mas o menos, y de ancho, 
seiscientos pasos” (Heraclio, 1959, p. 103).  

El 13 de marzo de 1620, el Rey Felipe III 
manda a establecer un solo puerto en La 
Margarita. Es el de Mompatare, que tiene su 
fortín, refiriéndose al Fortín de La Caranta, 
precisando que: “en este deben surgir los Navíos 
al amparo de la artillería (…) que no los consienta 
surgir en otro, y que allí carguen y descarguen, 
con graves penas, que les impongan lo contrario 
haciendo” (Heraclio, 1959, p. 108, 109). Tanta 
riqueza concentrada en un solo puerto no pasó 
desapercibida. Convertido en un blanco para 
piratas y potencias rivales, Pampatar necesitaría 
pronto más que un fortín. 

Transcurren los años y se impone en el 
principal puerto de la Isla, la construcción de una 
fortaleza apropiada. El ingeniero Betin elabora los 
planos y en 1662 se da comienzo a la 
construcción del Castillo de San Carlos Borromeo. 
A su acción quedan ahora sometidos los ataques 
de la piratería. Ya no es una plaza con la escasa 
efectividad de los cañones del Fortín de La 

Eliaira Rodríguez *  

Venezuela 

*Investigadora de la Fundación IDEA, Licenciada en Biología Marina (UDO), M.Sc. en Estudios Ecológicos y Gestión 
Ambiental (UMA), M.Sc. en Energías Renovables y Sostenibilidad Energética (IIEGDH). 
Correo: eliaira@gmail.com  

CRISTO DE  

NAVEGANTES  

Y PESCADORES 

C r ó n i c a  .  H i s t o r i a  



30 

 

Caranta, sino mejor artillada y dispuesta a cobrar 
caro la intentona de cualquier aventurero 
(Heraclio, 1959, p. 109). 

En el año 1748, se construyó la iglesia de 
Pampatar frente al Castillo, con su puerta 
principal hacia él, según tradición “para que los 
soldados pudiesen ver la celebración de los oficios 
divinos desde sus puestos de guardia”. Se 
construyó con buenos materiales. Sus bases con 
piedras de los cerros vecinos: “cuya obra se ha 
hecho y hará a expensas de la limosna con que 
contribuyen los bienhechores” (Rosa, 1984, p. 6). 

Esta nueva arquitectura devota, sin 
embargo, se erigía sobre una identidad mucho 
más antigua, grabada en el propio nombre del 
lugar. Pampatar es una voz guaiquerí que significa 
"pueblo de sal". Este topónimo ancestral revela la 
relación primigenia de sus habitantes originarios 
con el mar, no solo como fuente de alimento, sino 
como elemento fundamental para la 
conservación, el comercio y la vida misma. 
Cuando los españoles superpusieron la economía 
perlera sobre este territorio, el "pueblo de sal" se 

convirtió también en el puerto de la perla, pero la 
dependencia vital del elemento marino 
permaneció incólume, incluso intensificada.  

Sin embargo, Pampatar no era solo un 
punto logístico, era el escenario vital de una 
comunidad cuya existencia estaba suspendida 
entre la bonanza y el naufragio, entre la riqueza 
del fondo marino y la furia impredecible de la 
mar. En medio de esta economía de riesgo 
extremo, emergió uno de los patrimonios 
espirituales más significativos y perdurables del 
estado Nueva Esparta: la devoción al Cristo del 
Buen Viaje. 

La llegada de esta imagen a la costa de 
Pampatar está envuelta en la bruma legendaria 
que caracteriza a los grandes patrimonios 
devocionales. La tradición oral, transmitida por 
generaciones, cuenta cómo llegó esta imagen al 
“pueblo de sal”. Rosauro Rosa Acosta recoge esta 
maravillosa historia en su libro La Iglesia del 
Santísimo Cristo del Buen Viaje (1984):  

Entonces el pueblo comenzaba a crecer. 
Como asustados, en la orilla de la extensa 

C r i s t o  d e  N a v e g a n t e s  y  P e s c a d o r e s   

Salida del Cristo del Buen Viaje en el umbral de la Capilla de Pampatar 
Fuente: https://encrypted-tbn0.gstatic.com/images?q=tbn:ANd9GcT6LeUAMgGFiEiv8MaZXSInJIN_HfY0dtDCDg&s 



31 

 

playa, se levantaban a poca altura los 
ranchos temerosos de perder las palmas de 
sus techos bajo las ráfagas de los vientos 
que vienen de la ardiente salina. Frente a 
los ranchos se varaban las canoas al 
atardecer después de las labores de la 
pesca. Más arriba apuntaban las pocas 
casas de las familias españolas. Por los 
lados de La Caranta ya los abrojos prendían 
sus flores amarillas sobre las ruinas del 
Fuerte Santiago. Hacia el Poniente, la 
pequeña iglesia izaba al cielo su cruz. Y 
frente al templo, el castillo, frescos todavía 
sus muros, señalaba al mar sus pesados 
cañones y las sombras erguidas de sus 
pocos soldados. El pueblo, a veces, se 
recogía de temor ante la presencia de 
enormes barcos, que en varias ocasiones 
sembraron en sus playas la desolación y la 
angustia.  

En general, la vida se desenvolvía en paz. 
Abundante la pesca. De los campos 
cercanos o de la ciudad, ubicada a escasas 
leguas, venían los frutos y las carnes.  

Y hasta allá se iba a buscar el agua limpia y 
fresca cuando el verano resecaba las 
quebradas y los pozos cercanos. Pero un día 
(...) el recuerdo ha traspasados siglos (...) el 
cielo empezó a tronar insistentemente. Los 
relámpagos —dorados sables— cruzaban el 
espacio; y el viento, como loco, gritando, 
recorría el poblado de punta a punta.  

Dicen que las manos del viento arrancaron 
repiques a las campanas de la iglesia y 
abrieron sus portones de par en par. La 
gente abandonó sus viviendas y corrió a la 
casa de Dios a orar para que calmase la 
tormenta.  

Entonces, un hermoso velero —bergantín o 
goleta— entró a la rada para buscar 
refugio. Tan pronto se largaron las anclas y 
se recogió el velamen con largo alarido de 
los motones, el viento paró su loca carrera, 
los relámpagos apagaron sus zigzagueantes 
luces y los truenos callaron sus voces 
estentóreas.  

Bajó a tierra el Capitán y dio parte a las 

C r i s t o  d e  N a v e g a n t e s  y  P e s c a d o r e s  

Procesión  en honor al Cristo del Buen Viaje por las calles del pueblo margariteño de Pampatar  
Fuente: https://radio.otilca.org/wp-content/uploads/2025/05/cbvdp.jpg 



32 

 

autoridades de su arribo forzoso. Contó que 
llevaba semanas de navegación angustiosa 
por la furia de los vientos desde su salida de 
España con destino a Santo Domingo y 
había tenido que desviarse de la ruta para 
salvar el barco. Manifestó que su 
cargamento era —entre otras cosas— una 
caja contentiva de una imagen sagrada; que 
pasado el mal tiempo y después de reparar 
averías continuaría su viaje.   

Hora después levaba anclas y a escasos 
minutos de navegación arreció la tempestad 
y regresó al puerto. Las autoridades 
dispusieron que la caja contentiva de la 
sagrada imagen fuese llevada al templo. 
Abierto allí el cofre, el pueblo pudo admirar 
la hermosa escultura del Cristo, que desde 
ese instante bautizó como “El Cristo del 
Buen Viaje”. Zarpó la nave sobre un mar 
tranquilo y fue feliz la navegación hasta 
Santo Domingo.  

Cuentan, asimismo, que meses más tarde 
otro buque trajo el encargo de reembarcar 

la sagrada escultura, pero cuando se 
disponía el traslado bajo el dolor de todo el 
vecindario, los brazos de la cruz no pudieron 
pasar las puertas del templo.  

Tal situación se comprendió como un 
mandato divino y el Cristo fue colocado 
nuevamente en el altar y allí quedó para 
siempre.  

Desde entonces es el Excelso Patrono de 
Pampatar. A él se encomienda nuestro 
pueblo al partir a las faenas del mar, y en 
todas sus vicisitudes y en todas sus 
angustias busca en él consuelo (pp. 90-92). 

Se cuenta que, en una ocasión posterior: 
una tormenta de excepcional violencia se 
desató en la bahía, amenazando con 
destrozar contra los acantilados y la costa a 
las embarcaciones allí refugiadas, muchas 
de ellas cargadas con el preciado fruto de la 
pesca de perlas. La desesperación se 
apoderó de la población. Fue entonces 
cuando, impulsados por una fe colectiva, los 
pobladores decidieron realizar un acto ritual 

Cófrades y devotos 
Fuente:  IG @humacevedo Foto: Humberto Acevedo Narváez (2024) 

C r i s t o  d e  N a v e g a n t e s  y  P e s c a d o r e s   



33 

 

extraordinario: desembarcaron la imagen 
desde su capilla y la llevaron en procesión 
de rogativa hasta la misma orilla del mar. Al 
colocar al Cristo frente a las aguas 
embravecidas, la tormenta se aplacó.  

Este relato es la piedra angular de la 
devoción. Transforma al Cristo de un objeto de 
veneración pasiva en un actor ritual. El mensaje 
era claro: la presencia física del símbolo sagrado, 
llevada al epicentro de la crisis, tenía el poder de 
modificar las fuerzas de la naturaleza. Cada "buen 
viaje" implorado a partir de entonces dejó de ser 
una metáfora piadosa para adquirir un significado 
literal y vital: el retorno seguro del pescador, la 
llegada a puerto del barco perlero, la integridad 
de la carga que sustentaba la economía local.  

Esta leyenda fundacional no quedó en el 
pasado. Cada 3 de mayo, Pampatar hace un alto 
en sus quehaceres y le tributa solemnes 
festividades al Cristo del Buen Viaje, a El viejo, 
como es también llamado por cariño.  

La elección de esta fecha teje lo celestial 
con lo marítimo. Esta fecha, que en el calendario 

litúrgico católico celebra la Santa Cruz, conecta la 
devoción local con una fiesta universal de la 
cristiandad. Pero en Pampatar, la cruz adquiere 
una significación concreta y vital. Para una 
comunidad de navegantes, la cruz no es solo un 
símbolo de redención, sino también de 
orientación.  

En el hemisferio sur, la Cruz del Sur es la 
constelación-guía por excelencia, el faro celeste 
que ha dirigido a generaciones de marineros en la 
inmensidad del océano. Así, el Cristo del Buen 
Viaje, celebrado el Día de la Santa Cruz, se erige 
como el punto de unión entre la Cruz del Gólgota 
y la Cruz del firmamento: una encarna la salvación 
del alma y la otra, la salvación del cuerpo en la 
travesía.  

La procesión marítima del 3 de mayo puede 
leerse, entonces, como un ritual de 
correspondencia: así como la Cruz del Sur guía a 
los barcos en la noche, la Cruz de Cristo —en su 
advocación de Buen Viaje— guía y protege los 
destinos de quienes se hacen a la mar. Esta 
asociación, arraigada en el calendario festivo, 

Procesión marina con una réplica de la imagen del Cristo del Buen Viaje 
Fuente:  IG @arleof1  Foto: Frank Arleo (2023) 

C r i s t o  d e  N a v e g a n t e s  y  P e s c a d o r e s  



34 

 

muestra cómo el patrimonio espiritual más 
arraigado es aquel que logra encarnar las 
metáforas más profundas de la existencia de un 
pueblo: para Pampatar, la fe, la orientación y el 
retorno seguro son, en esencia, una misma cosa. 

Esta dimensión práctica y vital de la fe se 
perpetúa y se renueva cada año en la celebración 
solemne en honor al Cristo del Buen Viaje. Esta 
fiesta anual es la manifestación más elocuente del 
patrimonio inmaterial vivo asociado a la imagen y 
constituye un complejo ritual que actualiza el 
pacto entre la comunidad y su protector.  

Los preparativos de la celebración 
comienzan con un novenario: nueve días de 
oraciones, misas y reflexiones que van generando 
una expectativa espiritual y social creciente. En el 
día central, la imagen es bajada con solemnidad 
de su altar y colocada sobre unas andas 
procesionales ricamente adornadas con flores. La 
procesión es el acto cumbre y de mayor carga 
simbólica. Una multitud compuesta por 
pescadores, sus familias, devotos históricos, 
autoridades eclesiásticas y civiles, y visitantes, 
acompañan al Cristo en su recorrido.  

De manera profundamente significativa, el 
trayecto se dirige hacia el muelle de Pampatar. 
Este destino recrea de manera simbólica, año tras 
año, aquel gesto legendario del desembarco 
salvador. Al llegar al muelle, frente a la 
inmensidad del Caribe, se realiza una bendición 
especial de las aguas y de las embarcaciones. Este 
es un momento de gran emotividad, donde los 
pescadores hacen sonar las sirenas de sus botes, 
se lanzan fuegos artificiales, se lanzan flores al 
mar y la multitud prorrumpe en aplausos y 
cánticos. La imagen es embarcada para realizar 
una procesión por la bahía, pasando frente al 
Castillo de San Carlos Borromeo y bendiciendo 
desde el agua a todo el pueblo y a las 
embarcaciones. 

Tras la procesión, una misa solemne llena la 
iglesia hasta los límites de su capacidad. La 
dimensión religiosa se entrelaza con 
manifestaciones del patrimonio cultural popular, 
que incluyen ferias con comida típica 
margariteña, venta de artesanías y 
presentaciones de polos y galerones, géneros 
musicales tradicionales de la isla que narran 

historias de amor, pesca y fe. Es un ritual de 
afirmación identitaria que demuestra, de manera 
tangible, que el patrimonio espiritual del Cristo no 
es una reliquia confinada al pasado, sino una 
fuerza viva que late en el corazón de Pampatar, 
adaptándose a los nuevos tiempos, pero 
manteniendo su esencia protectora frente a un 
mar que, aunque hoy se navegue con mejores 
instrumentos, sigue siendo impredecible y 
demandante para el pescador artesanal. 

La Iglesia de Pampatar, donde se encuentra 
el Cristo del Buen Viaje, es en sí misma un 
patrimonio material, es una construcción sólida y 
austera. Sus muros son gruesos y su aspecto de 
fortaleza reflejan el contexto histórico en que fue 
erigida, una época de frecuentes ataques de 
piratas y corsarios que asolaban las costas del 
Caribe en busca de los tesoros que por allí 
transitaban.  

La iglesia no solo era casa de Dios, sino 
también refugio para la población. En su interior, 
más allá de la imagen principal, se custodia un 
patrimonio mueble que amplía y complejiza la 
narrativa espiritual del lugar. Destacan dos piezas 
de especial relevancia. La primera es la pila 
bautismal de piedra. Frente a esta pila han sido 
bautizadas generaciones de hombres de mar. La 
segunda pieza, es la pintura de Las Ánimas del 
Purgatorio (Janeth, 2005, p. 193). Esta obra, que 
pertenece a la iconografía barroca colonial, 
representa a las almas en pena del Purgatorio, 
implorando la intercesión de los vivos a través de 
oraciones y misas para alcanzar el cielo. Esta 
pintura es atribuida al artista Juan Pedro López 
(1724-1787), abuelo de nuestro humanista, 
jurista, poeta, filólogo, diplomático y educador 
venezolano Andrés Bello. 

Para una comunidad donde la muerte por 
naufragio, accidente de buceo o enfermedad 
durante la travesía era una posibilidad latente y 
frecuente, el miedo no era solo a la muerte física, 
sino a la muerte sin salvación: sin los últimos 
sacramentos, sin sepultura cristiana, con el 
cuerpo perdido en el abismo. El culto a las Ánimas 
del Purgatorio respondía a este terror metafísico, 
ofreciendo un camino de esperanza y de acción a 
través de las oraciones y las misas ofrecidas, 
donde los vivos podían aliviar el sufrimiento de 
sus seres queridos fallecidos y ayudarlos a 

C r i s t o  d e  N a v e g a n t e s  y  P e s c a d o r e s   



35 

 

alcanzar la gloria.  

La espiritualidad encarnada en el Cristo del 
Buen Viaje y todo el contexto devocional que lo 
rodea encuentra semejanza en un arquetipo 
narrativo universal: el relato bíblico del profeta 
Jonás. La analogía ilumina la lógica psicológica y 
comunitaria que subyace a esta fe marinera. En 
ambos casos, el mar se erige como el escenario 
primordial de la crisis, el espacio donde se juega 
el destino de los personajes. La tormenta 
representa la amenaza colectiva, la fuerza caótica 
de la naturaleza que pone en jaque la 
supervivencia del grupo. Pero es en el gesto 
propiciatorio donde reside el núcleo más potente 
de la analogía. En el Libro de Jonás, la tripulación 
de la nave, tras echar suertes y descubrir que la 
tormenta es consecuencia de la huida del profeta, 
decide arrojarlo al mar: "Y tomaron a Jonás y lo 
echaron al mar; y el mar se aquietó de su 
furor" (Jonás 1:15). En la leyenda de Pampatar, la 
comunidad, enfrentada a la furia del mar, decide 
desembarcar al Cristo y llevarlo a la orilla. En 
ambos relatos, la solución a la crisis implica una 
acción ritual comunitaria que recae sobre un ser 
con una carga simbólica máxima (el profeta 
desobediente, la imagen sagrada), con el objetivo 
explícito de aplacar la ira del mar. Es el sacrificio o 
la ofrenda de lo valioso para salvar al colectivo. 

El Cristo del Buen Viaje es un patrimonio 
espiritual vivo porque responde a una necesidad 
humana perenne, la de sentirse acompañado y 
protegido al enfrentar lo desconocido: “El Viejo es 
el primero en subir a la nao y también se le hace 
entrega de su parte al terminar la faena”, dicen 
los pescadores artesanales. Y es que el Cristo 
ganó en el trabajo, porque estuvo a su lado a la 
hora de calar el cardumen y fue consejero y guía 
en todas sus actividades. Cuentan, además, que, 
en las fechas cercanas a las festividades del Santo 
Patrono, es cuando las mejores pescas se 
obtienen, “para que no falte nada en la 
celebración”. Al Viejo se le entregan también los 
milagros que el hizo en sanar pronto una herida, 
en curar a un enfermo ya cercano a la muerte, en 
librar la piragua del naufragio o de proteger a los 
que en horas de tempestades andan por los 
caminos de la mar.  

El patrimonio espiritual no existe aislado, 
sino en diálogo con otras formas de patrimonio 

(militar, arquitectónico, natural), conformando un 
paisaje cultural total que explica la experiencia 
histórica de una comunidad. La celebración anual 
del Cristo del Buen Viaje confirma que el 
verdadero patrimonio es aquel que se vive, se 
navega y se celebra, manteniendo viva la 
promesa de un buen viaje para todos los hijos de 
ese pueblo cuya esencia salobre, sigue escrita en 
su nombre y celebrada en su fecha más 
importante. 

El peregrino que hoy visita Pampatar 
contempla un diálogo silencioso entre dos 
gigantes de piedra. Por un lado, el Castillo de San 
Carlos Borromeo, mudo testigo de estrategias 
militares y del ruido de los cañones. Por el otro, la 
iglesia del Cristo del Buen Viaje, recipiente de 
plegarias silenciosas y promesas susurradas. 
Juntos, forman un conjunto patrimonial único 
donde lo castrense y lo sacro, lo temporal y lo 
eterno, se entrelazan para contar la historia 
completa de una comunidad que necesitó tanto 
de cañones y murallas como de milagros.  

Referencias  

Alcedo, A. de. (1788). Diccionario geográfico-
histórico de las Indias Occidentales o 
América (Tomo III). Imprenta de Benito 
Cano. (Obra original publicada 1786-1789). 

Libro de Jonás. (s.f.). La Santa Biblia. Versión 
Reina-Valera. Revisión 1960. Editorial 
UNILIT. 

Narváez Alfonzo, Heraclio (1959). El Pueblo de la 
Sal. El Paraiso del Caribe. 1era-Edicion. 

Rodríguez, Janeth (2005). El purgatorio en la 
pintura barroca venezolana: iconografía y 
discurso. Escritos en arte, estética y cultura. 
III Etapa, Nº 21-22. Caracas. 189-208. 

Rosa Acosta, Rosauro (1984). La Iglesia de 
Santísimo Cristo del Buen Viaje. Pampatar, 
estado Nueva Esparta. 

 
 
 
 
 
 

 

 

C r i s t o  d e  N a v e g a n t e s  y  P e s c a d o r e s  



36 

 

Velorio  

de la Cruz de 

Mayo  
Tradición y Fe de los  

Salveros del Cerro de la Cruz de Carora  

Luis Eduardo Cortés Riera   * 
Venezuela  

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  

Capilla del Cerro de la Cruz en Carora, estado Lara 
Cortesía: @salverosalacruzdecarora 



37 

 

 

 

E l simbolismo de la montaña es 
múltiple. Significa elevación y cercanía al Cielo. Es 
el encuentro del cielo y la tierra. Todos los lugares 
del mundo tienen su montaña sagrada, un medio 
de entrar en relación con la divinidad. Una 
elevación espiritual, una vía que conduce al cielo 
y proporciona protección. La tradición bíblica 
contiene muchas alusiones a lugares elevados, 
montañas psico-cósmicas: Sinaí, Gólgota, Sión. 

  En el cristianismo la Cruz significa la 
muerte redentora de Dios, la identificación con 
los sufrimientos de Cristo. La Iglesia Católica 
recuerda el 3 de mayo como el momento en que 
Santa Elena realiza el hallazgo del madero donde 
muere Cristo.  

En la tradición popular, el velorio a este 
símbolo es uno de los más importantes del 
calendario de fiestas tradicionales y se realiza en 
el solsticio de verano en Venezuela. Se vincula a la 
tierra, las lluvias, el inicio de la primavera, la vida, 
la fertilidad y el nacimiento. Mayo es mes de la 
Cruz, de las flores y de la Virgen. Por ello, la Cruz 
se adorna y se viste con ramas y flores. Música, 
poesía, bebida de cocui, se mastica chimó y 
devoción popular rodea a la Cruz en reuniones 
nocturnas hasta el amanecer.  

Musicalmente, la mayor importancia en el 

“Velorio de la Cruz” lo tienen los tonos, cantos 
polifónicos que se ejecutan a tres voces. Los 
tonos es su expresión más importante: tonos de 
pasión, tonos de María, tonos de juguete, cantos 
que incluyen el Rosario recitado o cantado. La 
estructura básicamente simple de un “Velorio de 
la Cruz de Mayo”, lo hizo un elemento de cultura 
no material fácilmente repetible en escenarios no 
tradicionales, centros sociales y clubes, amén de 
la significación del elemento cristiano mismo. 

En la antigua ciudad de San Juan Bautista 
del Portillo de Carora fundada en 1569, la Salve a 
la Cruz se realiza desde hace tres siglos en la 
capilla del Cerro de la Cruz, construida al noroeste 
de la ciudad a 450 metros de altura por el padre 
Antonio de Hoces entre 1699 y 1730.  

En junio, durante el solsticio de verano, se 
realiza la “Bajada de San Antonio de Padua”, 
santo de los pobres y de los negros esclavos, 
hasta el Hospital San Antonio, institución fundada 
en 1904 por los reverendos Lisímaco Gutiérrez y 
Carlos Zubillaga, sacerdotes precursores de la 
Teología de la Liberación latinoamericana.  

La Asociación Civil Salveros de la Cruz desde 
el año 2014, protege y promueve la Capilla del 
Cerro de La Cruz, de cuyo madero se extraen 
astillas que agregadas a alguna bebida tienen 
carácter de milagro curatorio.  

Todo el año se escenifican en ese 
privilegiado lugar recorridos a los quince 
viacrucis, bailes del tamunangue o sones de 
negro, elevación de papagayos, juegos de 
trompos y metras, observatorio del sol de los 
venados y novenas.  

En septiembre se celebra la fundación de 
Carora, la virgen Divina Pastora, patrona de los 
larenses, se instala allí, se le rinde culto a la 
estatua pedestre de Cecilio “Chío” Zubillaga 
Perera (1887-1948), fundador y promotor de la 
cultura popular y claro antecedente de la Teología 
de la Liberación en estas tierras del semiárido 
occidental larense venezolano.  

  Esta magnífica Asociación Civil, que ha 
recibido apoyo entusiasta del Obispo de la 
Diócesis de Carora, Carlos Curiel, se ha propuesto 

Doctor en Historia-USM, Docente con cinco niveles de enseñanza, Cronista Oficial del Municipio Torres desde el año 2008. 
Casado con la Dra. Raíza Mujica y padre de tres hijos. Correo-e: cronistadecarora@gmail.com 

C r ó n i c a   -   H i s t o r i a  



38 

 

trasmitir a las generaciones de relevo el “Velorio 
de la Cruz de Mayo”, pues sus ejecutores del 
presente tienen avanzada edad y desean lograr la 
declaratoria del Cerro de la Cruz, como Zona de 
Interés Cultural por parte del Instituto de 
Patrimonio Cultural Venezolano. Sería la primera 
en el Estado Lara.  

“El Velorio de la Cruz” es una auténtica 
semiósfera de sentido, tal como lo entendió el 
semiólogo soviético Yuri Lotman. De igual 
manera, destacamos un complejo cultural 
extraordinario como “El Tamunangue” que no 
debemos dejar perder, pues es uno de los códigos 
culturales que le dan sentido a la personalidad de 
los pueblos del semiárido larense venezolano y 
que nos protege de la banalidad y simpleza del 
pensamiento único de la globalización 
tecnocapitalista.   

 

 

 

S a l v e r o s  d e  l a  C r u z  d e  M a y o  d e  C a r o r a  

Maestros de la tradición. Salveros del Cerro de la Cruz de Carora,  nos transmiten conocimientos y valores culturales 
Cortesía: @salverosalacruzdecarora 

“L a Salve está estructurada 
de la siguiente manera: 

primera es "La Salve" como saludo a la 
Virgen María, la segunda es "La 
Anunciación de María", un ángel 
anuncia el nacimiento de Jesús. Salve, 
llena de gracia El Señor está contigo, y la 
tercera "Las Alabazas y Gracias" 
Glorificar a Dios, respeto y amor, con 
cánticos que denotan la alegría del 
pueblo. le cantamos a la Santa Cruz, a la 
Divina Pastora, al Divino Niño, José 
Gregorio Hernández, San Rafael, San 
Gabriel, San Antonio de Padua, la Virgen 
del Carmen, Santa Barbara, San Isidro 
Labrador y al Santo de cada Devoción”. 



39 

 

S a l v e r o s  d e  l a  C r u z  d e  M a y o  d e  C a r o r a  

Salve a la Cruz. Altares, ofrendas y promesas. 
Cortesía: @salverosalacruzdecarora 



40 

 

Bachué (1926). Diosa generatriz de los Muiscas. Obra del artista colombiano Rómulo Roso (1988-1964) Fuente: https://
i.pinimg.com/736x/ac/a5/b7/aca5b723adb2220908aa7b7bbb17c366.jpg 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



41 

 

 

    “¿Un refugio? ¿Una 
barriga?  

¿Un abrigo para esconderte 
cuando  

te ahoga la lluvia, 
    o te parte el frío, o te 

voltea el viento?  
    ¿Tenemos un espléndido 

pasado por delante? 
Para los navegantes con ganas de viento,                                                                  

  la memoria es un puerto de partida” 
 

Eduardo Galeano  
“Las palabras andantes” (1993)  

 

Inicio Cósmico 

E n este continente que los pueblos 
originarios llamaron en tiempos milenarios Abya 
Yala, hoy América, existen evidencias que llegan a 
nuestros oídos a través de antiguos testimonios 
que demuestran las formas de explicar lo 
incomprensible a través de mitos, cuentos y 
leyendas. Nuestra especie humana los pensó con 
palabras y los expresó con imágenes plasmadas 
en petroglifos y pinturas rupestres, en la 
cerámica, el tejido y la cestería, con símbolos 
sintetizó la palabra-pensamiento perpetuando y 
recreándola de generación en generación. 

De esta manera, nos llegan hasta este 
tiempo contemporáneo las diversas versiones 
sobre la creación de la vida que nuestros 
antepasados fueron construyendo y conformando 
como un patrimonio colectivo, amado, con fuerza 
telúrica y espiritualidad, los cuales sirven de 
alimento a la cultura colectiva del cuidado 
ejercida por todas y todos.  

En el pasar de las edades, tiempos 
transcurridos, sus significados en relación a la 
maternidad cósmica señalan en lenguajes 
diversos las formas propiciadoras de la vida en la 
Pachamama, nuestro planeta azul, que tiene sus 
diversas expresiones en el subsuelo del plano 
terrenal, el fondo de las lagunas, ríos y mares, a 
flor de la tierra y en las montañas, desde los cielos 
y más allá en el cosmos, diciéndonos: Alza tú 
palabra, no la voz. Las simientes florean por el 
rocío, no por el trueno. La palabra-pensamiento 
es la guarda del fuego sagrado.  

Antes del nunca empezar 

Iniciamos este recorrido cósmico, con los 
mitos de creación del mundo según la tradición 
oral de la cultura originaria Muisca, origen 
Chibcha, ubicada en el altiplano de 
Cundinamarca, meseta de Bogotá, Colombia 
(Iriarte, 1993).  

La palabra-pensamiento nos narra que por 
disposición del supremo Chiminigagua, las aves 

Jesús Mujica rojas * 
Venezuela 

Cosmovisión Ancestral 
y la Maternidad 

Cósmica 

* Ceramonauta. Premio Nacional de Cultura (2019-2020) Mención Saberes Ancestrales. 
Correo-e: investigacionartesania@gmail.com 

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  



42 

 

negras surcaron los confines de la nada y a través 
de sus picos esparcieron la luz del “Principio 
Creador”. Luego creó a Súa, el sol, para que 
iluminara la tierra saliendo por el este y 
ocultándose por el oeste al cumplir su jornada 
diaria. También creó a Chía, la luna, “Madre 
Protectora”, para que con su luz fresca suavizará 
por la noche la tierra de los rigores de Súa. 

Mientras el Hijo del “Principio 
Chiminigagua” no se daba descanso en la creación 
de animales para la tierra, aves para los cielos y 
las cumbres, peces para los ríos, las lagunas y los 
mares. La laguna de Iguaque fue el vientre 
materno del cual emergieron los primeros seres 
racionales por los designios del “Hijo del 
Principio”, del fondo lacustre hizo emerger de sus 
aguas a Bachúe (senos afuera) con un niño en sus 
brazos que luego se convirtió en su marido.  

La cósmica y divina fecundidad de la pareja 
primigenia comenzó a poblar la tierra. Pasó largo 
tiempo, Bachúe y su marido, agotados por su 
labor creadora y por la edad, cesaron de procrear 
y esta misión la asumieron sus descendientes. Un 
día la pareja emprendió el regreso hacia la laguna 
de Iguaque acompañados de su gran prole. A 
orillas de la laguna les hablaron a sus hijos e hijas 
invitándoles a llevar una vida en paz y solidaria 
acorde a las enseñanzas por ellos impartidas.  

Acto seguido el plácido vientre de la laguna 
se tragó a los divinos seres y al rato del fondo del 
agua emergieron dos grandes serpientes sagradas 
y los descendientes de la pareja primigenia 
interpretaron ese prodigio adorando a los ofidios, 
reptiles acuáticos, venerados por los Muisca y sus 
parcialidades que se extendieron hacia el 
oriente… y las mujeres buscaron las orillas de las 
lagunas para parir sus frutos. 

El páramo de nunca acabar 

Vamos a recorrer la creación del mundo 
según la tradición oral de la Nación Kuika de las 
parcialidades Estiguates y Chachíes del páramo de 
Cabimbú y el valle de Chachiques en el estribo 
oriental de Trujillo, andes venezolanos 
(testimonio del Negro Chico, José Mejías, 1980).  
Los seres humanos arribaron desde el oeste 
atravesando las tierras altas donde las piedras 
están fundidas con caracoles y peces marinos, 
que desde antes de la memoria estaban cubiertas 

por las aguas del mar.  

Una gran ave, un cóndor, viajó desde el 
vientre materno a la laguna de Iguaque y sobre el 
espejo de agua de la laguna de Nunca Jamás 
colocó un envase de barro cocido y al llegar a la 
orilla descendieron unos pequeños seres 
fantásticos con poderes mágicos llamados 
Momoyos (Momoy), que son los protectores de la 
naturaleza y los seres vivientes. El envase 
cerámico lleva el nombre de Imbaque, como 
alusión al vientre materno primigenio de la 
laguna de Iguaque.   

“Juan Caimito -cuenta el Negro Chico- fue el 
abuelo de mi abuelo, era un indio Chachique que 
vivió en Santiago del Burrero, Trujillo. Su vida fue 
un ejemplo de solidaridad y constante lucha 
contra los señores de la tierra, encomenderos del 
régimen colonial español, que despojaron a los 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  

Páramo Cabimbú, Laguna del nunca jamás, estado Trujillo  
Fuente: https://steemit.com/viaje/@sanvigoseven/paramp-de-cabimbu



43 

 

indios de estas tierras”.    

Contaba el finado Juan Caimito que hace 
tiempo, perdido en la memoria, la Luna vivía en 
un fabuloso santuario de resplandeciente oro 
llamado Nakota Nareupa, cuyo dueño y señor era 
el Sol. Como el tiempo no existía, estos 
personajes discutían y acordaron que el Sol 
gobierna la tierra de día y la Luna durante la 
noche. Agotados se fueron a descansar. 

Keuña, espíritu del mal, desde las entrañas 
de la tierra produjo un terremoto que destruyó la 
casa del Sol y por un brusco movimiento echó a 
rodar una gran piedra hacia el naciente y de ella 
nació el primer hombre que se llamó Musí. Por la 
ladera del poniente rodó otra piedra y de ella 
surgió la primera mujer que se llamó Mitisus.  

Ambos seres vagaron mucho tiempo por los 
montes y páramos hasta que se encontraron y se 

juntaron. De esta unión salió la tribu de 
Estiguates que vivieron en el valle de Cabimbú y 
los Chachiés que se fueron al valle de Chachiques. 
El espíritu del mal lanzó un conjuro y petrificó 
toda la descendencia. El Sol dispuso que al 
amanecer de cada día el canto de un pájaro 
ayudará a resucitar a los seres petrificados, así 
como también dar el nombre a las cosas y a los 
animales” (Mujica, 1995).  

La cultura originaria alto andina es 
espiritual, vertical y ascendente. Desarrolló su 
agricultura sobre el esfuerzo de arrancarle al agro 
inhóspito su sustento por la fuerza. 

Tacarigua y las Figurinas de las 
Grandes Madres 

Gilberto Antolínez (2023) describe las 
características que poseen las figurinas cerámicas 
arqueológicas de la región central del lago de 
Tacarigua (Arawak tacarigüense de los valles de 
Aragua, arribados desde las llanuras vecinas del 
Orinoco) y el archipiélago de Los Roques La 
figurina de la Mater Tacarigüense la describe con 
cabeza de luna en la fase “cuarto creciente”, ojos 
sexualizados, sin pupilas. Además, presenta 
Hipertrofia de la capa adiposa, sexo exagerado, 
decoración plectógena incisa (imitación de la 
cestería) en la cabeza y cuello y predominio 
fisiomorfo. Esta descripción la hace Antolínez 
basándose en una pieza del Lago de Tacarigua 
(Aragua y Carabobo) de la colección de Rafael 
Requena.  

La Mujer Ovario, en los pueblos originarios 
del tronco arawak, es símbolo de la Luna, del 
Agua y la Naturaleza, protectora de la especie 
humana y propiciatoria de las buenas cosechas y 
la abundante pesca. El impulso de la cultura es 
femenino, su arte más avanzado es la cerámica y 
su tiempo es el de las estaciones, alternado entre 
tiempo de sequía y tiempo de lluvia. La mujer 
representa el símbolo, el ritmo del tiempo 
macrocósmico natural y extrahumano.  

Para Antolínez, el matriarcado de Tacarigua 
con toda certeza determinó el destino político-
social de la tribu, encarnó el ideal de la fuerza, de 
soberanía y la autodeterminación. Esto se expresa 
en sus simbologías, enmarcadas en una cultura 
anfibia, como las ranas que viven entre el agua y 
la tierra y son sinónimo, al igual que la mujer de 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  

cabimbu-un-paraiso-agroturistico-de-los-andes-venezolanos 



44 

 

fertilidad.  

Advierte Antolínez (2023) que dos grandes 
corrientes culturales interactuaron y se fundieron 
en el suelo de lo que hoy es Venezuela: la 
occidental andino-centroamericana de 
agricultores intensivos de maíz y papa y la 
oriental atlántica o amazónica-orinocense, 
navegantes y agricultores de yuca, maíz, 
pescadores y cazadores.  

La corriente originaria Timoto-Kuika penetra 
en varias avanzadas por los valles interandinos y 
se detiene en Lara. Mientras que la atlántica, la 
cultura originaria Arawak, la Karibe y la Tupí 
Guaraní recorren el territorio por los ríos y costas 
de oriente, centro y occidente llegando hasta la 
península de La Guajira, estableciendo contacto 
en un tiempo milenario con la andina y se 
expanden hacia Colombia y las islas del Mar 
Caribe, donde se internan hasta La Florida (p. 
172).  

Amalivaca y el poder repoblador de la 
semilla del Moriche  

La cultura orinocense-amazónica es impulso 
horizontal telúrico. Cimentada sobre la 
exuberancia de la abundancia de la selva tropical. 
Las energías humanas constituyen un valor 
sagrado que no se puede ni debe derrochar. La 
“Mujer Primordial” es la dadora de la vida, la 
preservadora y la responsable de la procreación 
humana. 

El pueblo Tamanaco, de filiación Caribe, 
habitantes de la cuenca del río Orinoco 
expresaron en la palabra-pensamiento los anales 
de sus orígenes en el “Mito de Amalivaca” que 
luego fue referido por el sacerdote jesuita 
Salvatore Gilij en el siglo XVIII.  

Más tarde durante el siglo XIX, el científico 
Alejandro Humboldt lo escuchó de boca de los 
Otomacos durante el siglo XIX. Posteriormente el 
geógrafo Agustín Codazzi, el cronista Arístides 
Rojas y el poeta y apóstol de la independencia 
cubana José Martí dan fe del mito.  

Durante el siglo XX, el sabio Lisandro 
Alvarado volvió el interés sobre Amalivaca. El 
escritor y cronista Enrique Bernardo Núñez lo 
coloca en su novela “Cubagua” (1931). Gilberto 
Antolínez en 1939 desempolva el mito y César 

Rengifo, periodista, artista plástico y dramaturgo 
escoge este tema mitológico ancestral para 
plasmarlo en un gran mural ubicado en el Centro 
Simón Bolívar de Caracas (1954). 

El narrador cubano Alejo Carpentier lo 
cuenta en “Los advertidos" (1965), quien se nutrió 
en sus viajes por el Orinoco (1947) de la tradición 
oral que luego transformó en su novela “Los 
pasos perdidos” (1953). 

En el siglo XXI, el profesor Alberto Rodríguez 
Carucci en su libro “Sueños originarios” (2011), 
escribe sobre la memoria y los mitos en la 
literatura venezolana, afirmando que el mito de 
Amalivaca, tanto en la oralidad como en la 
escritura [las artes plásticas] ha trascendido 
épocas y obstáculos.  

Sobre este mito, César Rengifo señala:  

De acuerdo con este mito existía la tierra 
de los Tamanaco y llegó el gran diluvio, 
vino la gran insurgencia de las aguas que 
arrasaron con todo (...) solamente quedó 
un hombre y una mujer. Coincidió con la 
llegada de una pequeña nave [canoa], de 
otro lugar, de otro sitio, de dos personajes 
muy importantes que los Tamanacos 
llaman Amalivaca y su hermano Vochi. 

Amalivaca y Vochi, una vez que llegan a la 
tierra de los Tamanaco, deciden arreglar la 
tierra, crear una vía de agua [río Orinoco] 
que permitiese a los hombres bajar al mar 
sin muchos problemas y subir también por 
las mismas aguas. Pero no pudieron 
arreglar el problema hidráulico tan difícil y 
decidieron, pues, que el río bajara de la 
montaña al mar y el viento subiera del 
mar a la montaña. Así podían bajar a 
favor de la corriente y subir a favor del 
viento. Esto señala que es un mito de 
cuando el hombre descubre o inventa la 
navegación a vela, descubriendo leyes 
hidráulicas y ciertas leyes de los vientos. 
Entonces, ellos después que crean esa vía 
de agua que es el Orinoco, ordenan al 
hombre y a la mujer, que se habían 
salvado en el diluvio, que lancen contra la 
tierra el fruto de la palma de moriche y de 
los que lanzara el hombre iba a salir 
mujeres, y de los que lanzara la mujer iban 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



45 

 

a transformar en hombres.    

Efectivamente, esta pareja hizo esta 
acción con el fruto del moriche, y surgieron 
nuevamente los Tamanacos como pueblo 
(Mujica, 2008, p. 44). 

M`ma, la tierra Abuela creadora de los 
Waýúu  

Desde la palabra-pensamiento, escrita con 
saliva, en la memoria de las y los ancianos se fijó 
un tiempo (Weinchi), que abarca veinte 
generaciones en un aproximado de 2 mil años de 
permanencia de la Nación Wayúu, en la parte 
más septentrional del continente suramericano, 
donde se ubica la península de La Guajira, antes 
del arribo de los invasores hispanos. 

Cuenta la centenaria abuela Josefa María 
A’apuschana (Guarero, 1994) que la primera 
generación de Püslashi, los grandes seres 
prodigiosos, fueron los creadores de las plantas, 
los animales y los Wayúu, dotados del don de la 
palabra, el movimiento y la memoria.  

En estas jornadas para crear la vida los 
elementos: Juya (agua), M’ma (tierra), Siki (fuego) 
y Jouttay (viento) acordaron que Juya copulara 
con M’ma, la mujer ovario y por prodigio de su 
vientre hizo brotar las simientes de la vida y 
nacieron las plantas que se propagaron por todo 
su cuerpo, luego crearon los animales.  

Por su parte, Siki (fuego) buscó a Kai (sol) 
para que alumbrara por el día y a Kashii (luna) 
para que atendiera por la noche y controlara el 
flujo de las plantas y las mareas de Pala’a (mar)... 
entre otras cosas, lo que hoy conocemos como el 
principio de la fotosíntesis.  

Luego el Gran Padre Maleiwa, con la ayuda 
de Juya y M’ma, tomo la arcilla haciendo una 
especie de cuerda, le dio forma, pulido y con 
movimientos precisos creó a las primeras mujeres 
y hombres. Le insufló su aliento vivificante. De 
esta forma surgieron los Wayúu, sentenciando 
que “ellos serán los que hablarán y tendrán 
memoria”.   

Estas palabras-pensamientos sobre los 
orígenes, según la cosmovisión Wayúu, las 
costumbres, oficios, leyes, etc., son transmitidas 
de generación en generación a través de la 

elaboración de las muñecas de barro crudo 
llamadas Wayunkeerü, guiadas por las abuelas, 
madres y tías a las niñas en una dinámica 
pedagógica del aprender jugando.  

En la sociedad Wayúu lo lúdico es un medio 
que las mujeres desarrollan junto a las niñas, 
basado en una formación que genera la imitación 
y los consejos, aclarando la curiosidad y las 
destrezas manuales. El juego es la llave que 
adquieren las niñas de las adultas para abrir las 
puertas y penetrar en el fabuloso mundo de su 
cosmovisión, la fantasía y la magia, así como las 
costumbres, leyes, oficios y el espíritu colectivo. 

En este contexto la palabra-pensamiento 
tiene la connotación de: escuchar, hablar y 
comunicar. El alma de un pueblo se transmite de 
generación en generación a través de los mitos, 
cuentos y leyendas, del compartir de los 
sentimientos para soñar juntas y juntos (Mujica, 
2007, p. 57).  

La sociedad Wayúu es matrilineal. La 
preparación de la mujer para asumir sus roles 
comienza desde la niñez con la elaboración de las 
muñecas de barro crudo Wayunkeerü en la etapa 
premenstrual.  

Cuando esa niña se convierte en joven y 
entra a la pubertad siendo menstruante, ocurren 
cambios corporales y hormonales que significan la 
maduración sexual y que físicamente están aptas 
para la maternidad. En ese momento comienza 
otro proceso de enseñanza y la joven pasa por un 
ciclo de purificación, formación y educación que 
imparten las abuelas, madres y tías que 
denominan “encierro”. 

Al completar este periplo, la joven sale 
convertida en Mujer, con los saberes y haceres 
culturales y los oficios necesarios para contraer 
nupcias, entrar a la etapa del embarazo y la 
crianza de su parentela. El tiempo y el 
reconocimiento familiar y colectivo irán 
perfilando a la joven-mujer como matrona o 
“Gran Madre”.  

Al respecto, se destacan las palabras de la 
Dra. Gabriela Jiménez – ministra del Poder 
Popular para la Ciencia, Tecnología e Innovación 
(2025): 

La maternidad es una encomienda divina 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



46 

 

que supone toda una revolución a nivel 
biológico, sociológico, psicológico, 
emocional y espiritual. Dejamos de ser la 
mujer que éramos para transformarnos en 
una persona renovada. La trascendencia de 
la maternidad supera los elementos 
biológicos para convertirse en una vibración 
total de amor pleno, social, solidario y 
cuidadoso en todo momento.  

Final Cósmico 

Finalmente, es necesario reflexionar y 
generar nuestras acciones tomando conciencia 
que nuestro ADN está cimentado por los pueblos 
originarios y sus grandes troncos étnicos, al igual 
que los que portaban nuestros ancestros 
esclavizados en la Madre África y los genes 
europeos que nos convierten en una Nación 
Cósmica.  

Nuestro deber es prepararnos para pasar de 
la lucha no armada a la defensa integral de la 
nación en todos los frentes. Uno de ellos es la 
instrumentalización de nuestros activos culturales 
para fortalecer las relaciones psico-afectivas 
inmersas en el simbolismo de las cosmovisiones 
ancestrales. La guerra contra el imperialismo en 
este momento histórico es también en el plano 
cultural, espiritual y la religiosidad, como 
banderolas protectoras ante las agresiones del 
imperialismo norteamericano.   

Referencias 

ANDARA OLÍVAR, Manuel (1974). EL CAMINO DE 
SANTIAGO. Caracas: Archivo General de la 
Nación. 

ANTCZAK, María Magdalena y Andrzey T. (2006). 
LOS ÍDOLOS DE LAS ISLAS PROMETIDAS. 
Arqueología prehispánica del Archipiélago 
de Los Roques. Caracas: Editorial 
Equinoccio. Universidad Simón Bolívar. 

ANTOLÍNEZ, Gilberto (2023). HACIA EL INDIO Y SU 
MUNDO. Pensamientos vivos del hombre 
americano. Caracas: Fundación Editorial El 
perro y la rana.  

BLANCO, Luis (1999). KALIEBIRRI-NAE KUDEIDO. 
Literatura Jivi. Caracas: Editorial Tinta, Papel 
y Vida.  

 
IRIARTE, Alfredo (1993). MITOS MUISCAS. Santa 

Fe de Bogotá: Amazonas Editores LTDA. 
MUJICA ROJAS, Jesús (2007). AMÜCHI WAYUU. LA 

CERÁMICA GUAJIRA. Caracas: Editorial el 
perro y la rana. 

MUJICA ROJAS, Jesús (2008). CÉSAR RENGIFO a 
viva voz. Caracas: Fondo Editorial el perro y 
la rana.  

MUJICA ROJAS, Jesús (1995). CANTA EL RÍO. 
Revista Karimao, N° 7. Año 6 Enero-Marzo. 
Petare, Estado Miranda. Venezuela.  

RODRÍGUEZ CARUCCI, Alberto (2011). SUEÑOS 
ORIGINARIOS. Memoria y mitos en la 
literatura venezolana. Caracas: Fundación 
editorial el perro y la rana. 

 
 
 
 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



47 

 

 

 
 
La Wanyunkerra 
CINEP Educación 
Intercultural 
 
Audiovisual 
Dirección: Alex Rondón 
Franco 

 
 
 

YouTube:  
https://
www.youtube.com/
watch?v=fuWFOijpPok 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



48 

 

Campanario de la Capilla de El Calvario (1787), Carora, estado Lara.  
Foto: Johnny Gomes (2013) Sección. https://www.flickr.com/photos/jsg2/29981628306/in/photostream/ 

“D errúmbese imperios colosales, 
caen por tierra las riquísimas 

coronas de los reyes, se enmohecen las 
clámides de púrpura de dignidades y 

noblezas, hondas agitaciones conmueven 
los cimientos de la sociedad y sólo un 

hecho portentoso realizado hace veinte 
siglos, permanece de pie como granítico 
atalaya que sabe resistir el recio empuje 

de desenfrenadas y soberbias 
tempestades”. 

 
Cecilio Zubillaga Perera, 1907(1) 



49 

 

Isabel Hernández Lameda* 
Venezuela  

 

 

 

E n un trozo de la Venezuela campesina 
durante la primera mitad del siglo XX, surgió una 
voz que significó el clamor de los que no tenían 
voz en plena dictadura gomecista. Esta voz se 
llamó Cecilio “Chío” Zubillaga Perera, quien en su 
ciudad Carora, segunda en importancia del estado 
Lara, ideó y ejecutó toda una praxis cultural que 
sirvió como un camino para la redención de 
aquella Venezuela agraria, campesina y 
provinciana que se ahogaba entre las deplorables 
condiciones estructurales que ofrecía el 
latifundio, la tiranía y la aparición del petróleo en 
el subsuelo patrio. 

Don “Chío”, así lo llamaba la gente más 
humilde de su pueblo, quien era descendiente de 
las familias tradicionales de esta histórica ciudad 
del centroccidente venezolano, las que 
dominaban con absoluta hegemonía y durante 
cuatro siglos la estructura social de la región. Pero 
la vida de Don “Chío" en síntesis representó una 
lucha frontal en contra de su medio: la Carora y la 
Venezuela de la primera mitad del siglo XX. En el 
plano material su lucha feroz contra el latifundio, 
en el plano espiritual y axiológico su resistencia 

ante los valores y la cultura de la clase social a la 
que por nacimiento pertenecía, a la clase 
propietaria, a la que él mismo etiquetó como “la 
godarria caroreña”. 

Por esto, su praxis humana representó 
fundamentalmente ir en contra de la realidad 
concreta y espiritual que le ofreció su medio y su 
tiempo. El latifundio llevado a su máxima 
expresión, avalado moralmente por el catolicismo 
en su expresión más conservadora y a su vez 
ejercido con rasgos de un fanatismo militante.  Y 
así, por dialéctica natural, aquella dinámica social 
engendró desde sus entrañas a su mayor verdugo 
y a su mejor intérprete, Cecilio Zubillaga Perera. 
El renegado de su clase diseña y echa a andar 
toda una obra cultural material e inmaterial, llena 
de amor y de comprensión de la realidad de los 
más necesitados, de los campesinos y artesanos a 
los cuales consagró su vida.  

Durante las décadas del 20’, 30’ y 40’ del 
siglo XX, se dedica a fundar periódicos de 
denuncia, de análisis, de crítica y de formación de 
su medio y de su tiempo. A la par organiza al 
sector artesanal de su región y también funda la 
primera biblioteca pública en Carora con salas de 
lecturas en los sectores más populares de la 
ciudad, al igual que en los campos del entonces 
Distrito Torres. 

*Doctora en Cultura Latinoamericana y Caribeña de la UPEL-IPB. Docente de educación diversificada y universitaria. 
Actualmente impulsa el Programa Editorial de la Alcaldía del Municipio Torres. Madre de una niña. 
Correo-e: imhernandezlamedayahoo.com 

Una experiencia 
del Jesuscristismo 

en Venezuela  



50 

 

Apertura centros sociales para la reunión 
disidente, pero también para la promoción de la 
cultura popular caroreña con las llamadas 
“tenidas culturales”, lo que le ocasionó serios 
problemas con Monseñor Montes de Oca por ese 
término de tenidas, el cual es de origen masónico 
y así luego las llama “jornadas culturales”. 
Además, se dedicó a forjar una especie de 
universidad popular en su cuarto−biblioteca, en 
donde se orientaba y formaba a jóvenes 
campesinos desde el humanismo social. Estos 
jóvenes que fueron sus discípulos, a posteriori se 
convertirían en músicos, intelectuales y científicos 
de renombre en Venezuela, por nombrar sólo a 
uno de ellos, está el guitarrista Alirio Díaz 
considerado en su mejor momento como el mejor 
guitarrista del mundo. 

Esta praxis cultural y humana era una 
expresión fundamental del ejercicio de ese 
cristianismo muy suyo que colocaba a Cristo, a 
Lenin y a Zamora en un mismo sitial y que 
estructuralmente era un cristianismo muy distinto 
al cristianismo que se desprendía del catolicismo 
conservador que se vivía en su medio.  

Pero todo ese accionar al servicio de los 
demás tenía un fundamento y  una inspiración, 
aquel cristianismo aprehendido en su estado más 
primitivo, aquel legado que dejó Jesucristo junto 
a sus apóstoles, al cual “Chío” lo abrazó en su 
etapa más madura desde el punto de vista teórico 
desde la obra del escritor vasco Miguel de 
Unamuno (2) , - a quien conoció personalmente 
en su viaje a París en 1925 −, y en la práctica 
desde la pastoral social ejercida en aquel medio 
tan hostil por su hermano mayor el Pbro. Dr. 
Carlos Zubillaga Perera en conjunto con el Pbro. 
Lisímaco Gutiérrez en aquella Carora de la 
primera década del siglo XX, lo cual marcaría 
profundamente la obra que “Chío” Zubillaga 
cristalizaría en esta región de Venezuela. 

En Miguel de Unamuno, “Chío” encontró el 
sustento teórico para ser un subversivo y la 
antítesis de aquel catolicismo que se desprendía 
de su medio y es aquí cuando concibe la idea del 
Jesuscristismo, aquel que fundamentó 
implícitamente en su obra, puesto que esta visión 
relaciona al cristianismo con el servicio. 

En su obra El Cristo de Velásquez (1920) 

Unamuno, concibe que aquel hombre llamado 
Jesucristo vino al mundo a servir y esto 
representa para “Chío” un acicate, un estímulo 
importante porque toda su obra la concibió para 
el servicio. Este sustento teórico y el sustento 
práctico evidenciado en la obra pastoral de los 
sacerdotes Gutiérrez y Zubillaga del 
Jesuscristismo, sirven de inspiración y de base 
para organizar y formar a las personas más 
humildes de su pueblo, en su ejercicio como 
educador popular con la finalidad de forjar 
además en ellos un espíritu de patriotas, 
nacionalistas y humanistas, y que más allá de que 
luego se convertirían en importantes 
personalidades de las letras y de la cultura 
venezolana, fuesen útiles para la transformación 
de la realidad social que contextualizaba su 
medio.  

Unamuno hace que ese Cristo suyísimo sea 
un espejo para que la humanidad se mire y lo 
coloca como un paradigma para el género 
humano, como el espejo más sublime y como el 
legado más noble que tiene frente a sí la historia 
de la humanidad. Y así declara a este Cristo, como 
un eslabón entre el cielo y la tierra. Para “Chío” 
como para Unamuno, Jesús era un camarada, un 
profeta que se anticipó a los políticos redentores 
de las masas oprimidas y tanto en uno como en el 
otro, milita la idea de la reivindicación con obras 
de aquel cristianismo primitivo, que es aquel que 
está sustentado no en leyes sino en un legado, el 
de Cristo, una moral, la de Cristo y de una praxis, 
la de Cristo. En el Jesuscristismo, lo cristiano 
verdaderamente es gracia, sacrificio y lucha, 
esencia y estancia de la vida y obra de Chío 
Zubillaga. 

La obra de “Chío” no sólo tuvo una 
inspiración teórica, sino que se sustentó en un 
paradigma práctico, real, de aquel tipo de 
cristianismo al cual abrazaba y fue la pastoral 
social ejercida por su hermano el Pbro. Carlos y el 
Pbro. Lisímaco, la cual definimos como “El Cristo 
social en Carora”. 

La labor la vida y la obra del Pbro. Dr. Carlos 
Zubillaga Perera significó una influencia decisiva 
en la formación de su hermano menor Cecilio 
Zubillaga Perera y es base moral y afectiva del 
desarrollo de su praxis. Cuando el padre de 
ambos muere (1894), −Teodoro Zubillaga−, Carlos 

U n a  e x p e r i e n c i a  d e l  J e s u s c r i s t i s m o  e n  V e n e z u e l a  



51 

 

U n a  e x p e r i e n c i a  d e l  J e s u s c r i s t i s m o  e n  V e n e z u e l a  

 
 
Chío concretiza y 
enarbola las 
banderas del 
Jesuscristismo o 
cristianismo primitivo 
desde la educación.  
 
Cecilio “Chío” 
Zubillaga Perera en la 
Carora de PSXX. 
Collage: Ediciones 
REDpatrimonio.VE 
 

 
 



52 

 

tiene 15 años y Cecilio tiene 7 años, siendo el 
primero de doce hermanos, el mayor y siempre 
visto y respetado por “Chío” casi como un padre. 

La familia Zubillaga per se es reconocida en 
Carora como una familia piadosa y el Pbro. 
Zubillaga convierte esta práctica familiar en una 
obra social y por su parte “Chío” en su función de 
educador popular replica la obra de Carlos 
Zubillaga con otros métodos. Carlos desde la 
caridad y “Chío” desde la educación, siendo su 
obra final una visión crítica de la obra social de su 
hermano. 

En 1903 el hermano mayor de Don Chío, 
Carlos Zubillaga, egresa del seminario consagrado 
como sacerdote. En principio durará sólo dos 
años en Carora y mostrará una concepción de la 
Iglesia Católica que refleja el mensaje popular de 
su creador e iniciará una confrontación 
doctrinaria con representantes religiosos de 
tendencias conservadoras, lo cual lo llevará si no 
a la crucifixión, pero sí al acoso en el seno de la 
iglesia y de la élite tradicional caroreña. 

Durante los dos primeros años de 
permanencia en Carora, el Padre Carlos hizo 
conocer entre sus familiares y amigos cercanos, a 
través de diferentes tertulias que se realizaban en 
su casa, lo que podría considerarse en una 
sociedad extremadamente atrasada y cerrada un 
progresismo religioso y cultural. La iglesia 
asumida como una institución al servicio de Dios y 
de los humildes campesinos y no como aquellos 
que se presentaban como fieles cumplidores de la 
doctrina de la iglesia por el sólo mérito de asistir a 
misa. 

El Padre Carlos regresó a Caracas y en 1905 
obtuvo el título de Doctor en Sagrada Teología 
con una tesis doctoral denominada La Iglesia y la 
Civilización, en la Universidad de Caracas. Para 
1905 este trabajo de grado significa una 
manifestación teórica de avanzada para la Iglesia 
Católica. La iglesia aquí es comprendida desde 
una función civilizadora, al servicio de los pobres 
de la tierra, que se propone llevar a ellos la 
doctrina cristiana, la cultura de la época, la 
solidaridad social y el estímulo al trabajo. 

Sin duda, el padre Carlos Zubillaga tuvo la 
suerte de tener una formación académica y 
sacerdotal profunda. En 1896 con tan sólo 18 

años entra al seminario y se forma al calor de la 
encíclica papal de León XIII, conocida como la 
Rerum Novarum (1891), en la cual la jerarquía de 
la Iglesia Católica analiza la esencia del modo de 
producción capitalista, la riqueza en pocas manos 
y trata sobre la codicia en el hombre, conectando 
con la vida laboral de los obreros, quienes 
estaban a merced de los burgueses y a su 
desenfrenada codicia. 

Al ser Carlos Zubillaga el seminarista más 
destacado, le toca ser el asistente de Monseñor 
Críspulo Uzcátegui (caroreño también) y 
Arzobispo de Caracas, que por el cargo fue el 
encargado de difundir la Rerum Novarum en la 
iglesia venezolana. Y es en estas condiciones que 
Carlos se recibe como sacerdote, dura un tiempo 
en Carora y en 1905 se recibe de Doctor en 
Teología y retorna a su ciudad natal, 
incorporándose y potencializando la obra social 
que desde su pastoral ejercía otro extraordinario 
sacerdote el Pbro. Lisímaco Gutiérrez.  

El Padre Gutiérrez en 1895 comienza su 
ejercicio como religioso en diferentes pueblos de 
la región y realiza importantes obras físicas en 
templos de Carora, como vicario y cura de 
parroquia. 

En 1900 Gutiérrez funda el periódico El 
Amigo de los Pobres, lo dirige y lo convierte en un 
medio de propagación de la fe y del trabajo social 
desarrollado bajo la advocación de San Antonio 
de Padua y ese mismo año funda la obra social y 
humanitaria “El Pan de los Pobres”, en la Capilla 
El Calvario de Carora y desarrolla un plan de 
asistencia humanitaria con las contribuciones 
ofrecidas por la feligresía.  

En 1901 ocurre la Batalla del Cascajo y el 
Padre Gutiérrez encabeza la asistencia de los 
muertos y los heridos. En 1902 se le une a su obra 
temporalmente el Padre Carlos y dotan de 
edificio propio al Hospital San Antonio, −el cual 
perdura activo hasta hoy−, reconstruyen el 
templo de San Dionisio, abriendo allí una escuela 
nocturna para obreros con maestros contratados 
por Zubillaga.  

El Padre Carlos le inyecta fuerza al 
programa social llamado “El Vaso de Leche”, 
realizando a su vez un trabajo social intenso en 
los caseríos de la Otra Banda. Instituye también la 

U n a  e x p e r i e n c i a  d e l  J e s u s c r i s t i s m o  e n  V e n e z u e l a  



53 

 

Adoración Perpetua y además se desempeñó 
como el administrador del periódico El Amigo de 
los Pobres, siempre acompañando con su 
juventud, talento y carisma al Padre Gutiérrez. 

Esta admirable labor social emprendida por 
el Padre Gutiérrez y potenciada por el Padre 
Carlos, fue financiada por la familia Zubillaga y el 
año más fructífero de la misma fue 1907. 

El Padre Carlos Zubillaga cuya preparación, 
inteligencia, juventud, carisma y bondad ayudan a 
que la labor social y pastoral del Padre Lisímaco 
adquiera dimensiones y alcances profundos en 
aquella dinámica social muy sui generis propia de 
aquel trozo del latifundio venezolano.  

Esta circunstancia convierte al Padre 
Zubillaga en un importante protagonista en las 
transformaciones sociales de la ciudad. Sin 
embargo, en 1911 por un conflicto entre las 
familias tradicionales caroreñas, las que 
generaron entre el Padre Agustín Álvarez (párroco 
de la Catedral San Juan Bautista de Carora) y el 
Padre Carlos Zubillaga (párroco de San Dionisio) 
un ambiente hostil, de rivalidad y competencia, 
producto de ciertos malentendidos, no entre los 
sacerdotes, quienes eran amigos y celebraban 
homilías en conjunto, sino entre los miembros de 
estas acaudaladas y muy católicas familias de la 
élite de esta ciudad. 

Este conflicto llegó al extremo que el 
Obispo de Barquisimeto tomara cartas en el 
asunto y decidiera trasladar al Padre Álvarez a la 
Parroquia Concepción de Barquisimeto y al Padre 
Carlos Zubillaga para la población de Duaca, 
dejando a Carora y al entonces Distrito Torres sin 
uno de sus líderes sociales más importantes de la 
primera década del siglo XX y al Padre Gutiérrez 
sin su primordial apoyo para continuar con su 
asistencia a los más necesitados. 

Pero lo más trágico vino después, puesto 
que dicho traslado sumerge al Padre Zubillaga en 
una profunda depresión y tristeza, no superando 
la frustración ante tal injusticia de abandonar 
forzosamente la obra levantada con ahínco y 
corazón para su lar nativo y así fallece 
trágicamente en Duaca el 29 de diciembre de 
1911, con apenas 32 años. 

Este hecho afectó profundamente a la 

familia Zubillaga y a la colectividad en general, 
moviendo a los caseríos de la Otra Banda y a los 
habitantes de las zonas populares de Carora a 
hacer una colecta para recaudar recursos y 
realizarle una estatua en su honor, la cual reposa 
en la Plaza Aguinalde, frente a la sede actual del 
hospital que le regaló a su tierra, el Hospital San 
Antonio. 

Pero quien más lloró y lamentó su muerte 
fue su hermano menor “Chío”, quien no habiendo 
superado jamás la pérdida de su segundo padre, 
de su rabia e indignación por el lamentable 
suceso fundamenta el combate social que a 
posteriori él mismo protagonizó. 

Chío Zubillaga venga la muerte de su 
hermano Carlos, replicando la obra que forjó 
desde su pastoral, como educador popular, ya 
que es quien concretiza y enarbola las banderas 
del Jesuscristismo o cristianismo primitivo desde 
la caridad y “Chío” desde la educación. 

Con esto podemos afirmar que la vida y 
obra de su hermano mayor fue la influencia más 
honda y humana que tuvo Chío Zubillaga en la 
praxis social y cultural que emprendiera en Carora 
durante la primera mitad del siglo XX, en favor de 
los más humildes y necesitados, convirtiéndose 
en el mejor intérprete de la pastoral social de su 
hermano. De Carlos conoció el cristianismo 
primitivo y por él abrazó el Jesuscristismo y lo vió 
cristalizado en una obra social viva, real y 
auténtica. 

Así, que más allá de lo intelectual, “Chío” 
toma de su hermano mayor la influencia crística y 
humana para emprender su labor en la sociedad 
caroreña, dejando para la historia 
contemporánea de nuestra patria un legado 
esencialmente humano, crístico, lleno de bondad 
y con ello una experiencia del Jesuscristismo en 
Venezuela. 

Notas 

(1) Diario ¨El Impulso¨. Artículo: Jesús. Fecha: 22 
de marzo de 1907. 

(2) Escritor vasco, autor de las obras El Cristo de 
Velásquez (1920) y La Agonía del Cristianismo 
(1925). 

 

U n a  e x p e r i e n c i a  d e l  J e s u s c r i s t i s m o  e n  V e n e z u e l a  



54 

 

 

Francisco Emilio Castañeda Malavé* 
Venezuela  

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  

Ñalinga  (recreación) 
Imagen:  https://www.narrativayensayoguatemaltecos.com/wp-content/uploads/2017/09/duende.jpg 



55 

 

 

 

 

D esde hace muchos años, en la 
población margariteña conocida como La 
Vecindad de los Martínez (municipio Gómez), 
perdura como parte de su tradición oral una 
interesante leyenda denominada tal como lo 
hemos hecho con el título de la presente crónica: 
“Ñalinga dame coco”, en la cual se alude a un 
duende que por las noches, en los caminos 
oscuros y desolados de la zona, sobre todo el que 
conduce hacia la localidad de La Guardia rodeado 
de extensos cocales, aparentando ser un niño, 
suele aparecérsele repentinamente a las personas 
que por allí transitan pidiéndoles que le den coco 
y en caso de no complacerlo le “arremilla” unos 
enormes colmillos obligando al caminante a huir 
del sitio en veloz carrera. 

En la isla de Margarita, el vocablo Ñalinga, 
tradicionalmente, se asocia con la figura del 
Diablo o el Demonio (cfr. Marcano Rosas, J., 1979: 
véase también, Osca-Soriano, J., 2010: 10). Dicho 
término ha sido considerado, al igual que otros 
propios de nuestro lenguaje coloquial, por 
ejemplo: añingotar, chingo, ganga, bemba, 
cachimbo y cucambé, como un afronegrismo, es 
decir, como una expresión derivada de alguna 
lengua sursahariana, pues cada una de ellas está 
compuesta por las sílabas o fonemas ng o mb, 
elementos gramaticales propios de la mayoría de 
los idiomas de esa región.  

Además de este vocablo, en Margarita se 
acostumbra utilizar otras palabras para referirse 
al maligno, por ejemplo, el también afronegrismo 
mandinga que corresponde además a un 
etnónimo y los galicismos diantre y demontre, los 
cuales se usan igualmente como expresiones 
exclamativas o interrogativas y muy 
especialmente para referirse al inadecuado 
comportamiento de los muchachos traviesos. Así, 
es frecuente oír, por ejemplo, ¡Ese muchacho 
Ñango, ese es mandinga! ¡Diantre!, mijolindo 
¿cuándo te vas a componer? ¡El hijo e’ Licha, ese 

es un demontre en pasta! Las versiones 
tradicionales sostienen  que dicho ‘personaje’, el 
mencionado Ñalinga, es particularmente 
mabitoso (expresión derivada de la palabra bantú 
mbinga que significa pava, mala pata. Sojo, J.P., 
1986: 325) es decir, sumamente pavoso y en los 
juegos infantiles se acostumbra invocar a 
“Ñalinga” para enmabitar a los jugadores 
contrarios y así impedir su triunfo. También se le 
equipara con el espíritu del Ánima Sola (Marcano 
Rosas, J., 1979: 211. Véase también, Prieto Marín, 
J.R., 2000:147). 

Según las creencias margariteñas, el Ánima 
Sola es considerada como un espíritu rebelde a 
quien se suele invocar con fines 
fundamentalmente malignos (Salazar Franco, J.J., 
1982: 27). A este respecto, resulta interesante 
destacar que en la tradición religiosa yoruba la 
deidad denominada Eleguá o Elegba, suele ser 
representada en el área del Caribe con la 
divinidad del Ánima Sola y también se acude a 
ella con propósitos parecidos (Revista América 
Negra, 1995: 2. Ver también, Ramos Guédez, J.M. 
2001: 248). 

Con fines meramente ilustrativos y como 
resultado de las revisiones que hemos realizado 
personalmente en los distintos Libros 
Sacramentales que reposan en el Archivo 
Diocesano insular, me permito presentar el Acta 
de bautismo siguiente: 

En fecha 9-XI-1794, Yo, fray Diego González, 
cura interino de la parroquia de Santa Ana 
de El Norte, certifico que en ella bauticé 
solemnemente y puse S. oleos y crisma a un 
párvulo de tres días de nacido a quien puse 
por nombre Antonio Florencio de la 
Concepción, esclavo de Dn. Gabriel Romero e 
Ysabel Meneses, hijo natural de Vicenta 
Romero su negra esclava. Todos de la 
Vezindad(sic) de Los Martines (sic) (Fuente: 
Libro de Bautismos Nº11. Años 1788-1816. 
Santa Ana de El Norte. Negrillas nuestra). 

El contenido de esta acta bautismal revela 
aspectos de especial significación que es 
necesario comentar. En primer término, vemos 

R e s e ñ a   .  H i s t o r i a  

Antropólogo de profesión. Profesor titular jubilado de la Universidad de Oriente (UDO) y Numerario de la Academia de la 
Historia del estado Nueva Esparta. 
Correo-e: fran.caman@ hotmail.com 



56 

 

como al niño Antonio Florencio, con apenas tres 
días de nacido, desde el mismo momento en que 
ha sido llevado a la pila bautismal se le declara y 
se le reconoce formalmente como esclavo 
fundamentándose para ello en el principio 
jurídico predominante en la época según el cual, 
vientre esclavo engendra esclavo. Asimismo, 
como segundo punto, su madre, la negra esclava 
Vicenta, lleva el apellido del amo: Romero, 
poniendo de manifiesto de esa manera que ella 
representa una mercancía que es de la exclusiva 
pertenencia de don Gabriel y por tanto, él, en su 
condición de amo, puede hacer con ese bien lo 
que considere conveniente para su beneficio y 
satisfacción personal. Por último, se demuestra 
que, para fines del siglo XVIII, hubo una presencia 
negra avecindada en la referida población del 
actual municipio Gómez aun cuando, hasta el 
presente, carecemos de la suficiente información 
que nos permita suministrar una cifra aproximada 
del número de personas de esa condición socio 
étnica allí establecidas. 

La oralidad margariteña recoge numerosos 
hechos supuestamente ocurridos en diferentes 
partes de la isla relacionados con la aparición de 
esos seres sobrenaturales generalmente 
protagonizados por niños, los cuales acostumbran 
solicitar a las personas que transitan por sitios 
solitarios o trabajan en lugares apartados de los 
centros poblados determinados favores y al no 
ser complacidos actúan asustándolos o 
amedrentándolos. Veamos uno de ellos: 

Por el caserío conocido en la isla de 
Margarita con el nombre de El Poblado, 
cerca de Porlamar, iba una señora comiendo 
un pedazo de coco. Al llegar a la encrucijada 
vértice que conduce a la ciudad de Porlamar 
y al Valle del Espíritu Santo, se encontró de 
manos a boca con un muchachito quien se 
acerca a la mujer, se le atraviesa en el 
camino y con una voz chillona le dice: Deme 
un pedazo de coco y si no me da lo que le 
pido, no la dejo pasar. La mujer admirada 
ante aquella criaturita, le pregunta muy 
sonriente: ¡Muchacho er diablo! ... ¿con qué 
dientes vas a comer coco? Y el aludido, 
como por arte de magia, se transformó en 
una extraña y gigantesca figura fantasmal; 
lanzó una carcajada diabólica y 

mostrándole ahora unos colmillos enormes 
le respondió: ¡con éstos! La señora, 
horrorizada ante aquella aparición, perdió el 
conocimiento y cayó al suelo. Al volver en sí, 
el duende de Guatamare había 
desaparecido en la oscuridad de la noche 
(Subero, J.M., “Crónicas Margariteñas”, 
1973, citado en Domínguez, Luis A., 1967: 
23). 

Tanto en el presente caso como en el 
anterior, los protagonistas de los eventos 
comentados son unos duendes representados 
corpóreamente por niños, los cuales, de acuerdo 
con las creencias y tradiciones insulares, se trata 
de aquellos infantes fallecidos antes de ser 
bautizados. De allí deriva la tradicional ceremonia 
de “echar el agua” a los recién nacidos como una 
especie de primer bautizo protector previo al 
cumplimiento de las formalidades eclesiásticas 
establecidas. Al respecto, leamos un fragmento 
del texto correspondiente a un Polo Margariteño 
intitulado En los Tiempos Cuaresmales (duende), 
cantado por José Elías “Chelías” Villarroel, cuya 
letra dice: 

En un monte solitario/ se oye el llanto de un 
niño/ con los brazos extendíos/ como pidiendo 
cariño/……Ese es el niño aquel/ que sus padres 
enterraron/ y en duende se convirtió/ porque no 
lo bautizaron/ (citado en Barreto Rangel, Sofía, 
2012: 17). 

Según refiere la tradición oral, además de 
los ya mencionados, existen otros tipos de 
duendes, a saber: los hay muy pequeñitos, como 
por ejemplo los chimichimitos (los cuales, por su 
importancia, merecen ser tratados en un artículo 
aparte). También hay los juguetones que les gusta 
bailar, y los enamoradizos. Sobre estos últimos, 
según afirma la leyenda, es bastante frecuente 
que estos habitantes de ese supra mundo etéreo 
se enamoren de las jovencitas asediándolas con 
insistencia y la contra más efectiva que suelen 
usar los familiares para que esos ‘personajes’ se 
ahuyenten es “hacer que la jovencita ingiera los 
alimentos en el momento de realizar sus 
necesidades fisiológicas. El duende al verla en
estos menesteres la llama cochina y se aleja 
definitivamente” (Subero, J.M., Crónicas.., citado 
en Domínguez, L.A., 1967: 23). 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  



57 

 

Ahora bien, aparte de las referencias 
presentadas en las cuales los niños tienen un 
importante papel protagónico en la 
estructuración del corpus de muchas de las 
creencias propias de la tradición oral margariteña, 
al revisar los textos de los clásicos del 
costumbrismo insular, entre otros, Ángel F. 
Gómez R. (Felito), José Marcano Rosas, J.J. Salazar 
Franco (Cheguaco), Jesús M. Subero, no hemos 
visto  ninguna mención que aluda de manera 
específica a esa figura o ser sobrenatural la cual 
forma parte de la tradición cultural Ibérica y de 
los pueblos del Caribe e Hispanoamérica en 
general conocida como el Coco con la que se 
suele asustar a los niños. Generalmente, se 
recurre a esta figura con la finalidad de obligar a 
los infantes a adoptar una serie de hábitos 
relacionados con el consumo de los alimentos, el 
horario de ir a la cama para dormir y descansar, 
así como también los correspondientes para el 
juego y la recreación. 

La primera referencia sobre el coco en 
lengua castellana, aparece en un cancionero de 
Antón Montero del año 1445, cuya letra dice: 
“Tanto me dieron de poco/ que de puro miedo 
temo/ como los niños de cuna/ que les dicen ¡cata 
el coco!” / (citado en Cerrillo Torremocha, P.C., 
2007: 328). 

Años más tarde, en la época del Siglo de 

Oro Español, en una de las novelas clásicas de ese 
momento histórico, El Lazarillo de Tormes, de 
autor Anónimo (1554), con la cual se inicia el 
género picaresco, encontramos una interesante 
referencia relacionada con ese mítico personaje. 
Veamos: La viuda Antonia Pérez, madre del 
protagonista Lázaro González Pérez, vivía 
amancebada con un negro llamado Zaide y de 
cuya unión nació un negrito que en palabras del 
Lazarillo, “era muy bonito el cual yo brincaba y 
ayudaba a calentar y acuérdome que estando el 
negro de mi padrastro trebejando [jugueteando] 
con el mozuelo, como el niño vía a mi madre y a 
mí blancos y a él no, huía de él, con miedo, para
 mi madre y señalando con el dedo decía 
<<¡Madre,coco!>>. Y respondió el negro riendo 
<<¡Hideputa!!>> (2005: 14). 

Asimismo, son numerosas las canciones de 
cuna donde se alude a esta figura, la versión más 
conocida es la que dice: Duérmete niño, / 
duérmete ya, / que viene el coco/ y te comerá/. 
No obstante, existen otras canciones de ese 
género que no tienen ese contenido amenazante, 
sino que, por el contrario, le ofrecen al niño una 
gratificación en vez de ese castigo, verbigracia, la 
siguiente: Si este niño se durmiera, / yo le diera 
medio real, / para que se comprara/ un pedacito 
de pan/ (Cerrillo Torremocha, P.C., op.cit.: 326). 

Ahora bien, según el desaparecido etnólogo 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  

Imagen:  https://oem.com.mx/elsoldepuebla/img/19285138/1635787152/BASE_LANDSCAPE/1200/image.webp 



58 

 

y abogado cubano Fernando Ortiz, pionero de los 
estudios afrocaribeños, el vocablo coco es de 
indubitable origen negroafricano. Entre los 
bantúes del Congo, Koko, significa diablo, 
fantasma o duende que suele asustar a los niños y 
esa costumbre que denomina cocorícamo, daría 
lugar a la tradicional expresión “tenerle miedo al 
coco” (Ortiz, F., 1929: 298). De tal manera que 

dicha voz, al igual que su significado, pudo haber 
pasado a España desde mediados del siglo XV, a 
través de los numerosos esclavos negros 
deportados de manera forzosa hacia las más 
importantes ciudades del sur de la Península: 
Cádiz, Granada, Jaén, Málaga y principalmente 
Sevilla. 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  

Musurungo o El Coco (recreación) 
Imagen:  https://static.wikia.nocookie.net/mythology/images/f/f6/El_Coco.jpg/revision/latest?cb=20220906191636 



59 

 

Aun cuando no se trata del coco en 
particular, existe una importante información 
referente a ciertos personajes los cuales pudiesen 
ser incluidos en la categoría de los asustadores. 
Me refiero a los llamados Musurungos o 
Musulongos, así conocidos en Margarita y en 
otras regiones del país, simplemente Longos, 
pertenecientes al grupo étnico Mwesi-Longos 
originarios de la región de Zaire, actual República 
Democrática del Congo, los cuales, desde el año 
de 1885, se establecieron en el sector Las 
Huertas, próximo a la ciudad de La Asunción. Se 
decía que estas personas negras eran muy feas y 
dentonas de allí que, en la ciudad de La Asunción, 
dicho vocablo se usa como sinónimo de 
“espanto” (Prieto M., J.R., 2000:146). Según el 
profesor José Marcano Rosas, se acostumbraba 
amenazar a niños y jóvenes con estos personajes 
diciéndoles los siguiente: “Tu mal 
comportamiento atraerá a los Musurungos”, 
también, “Si no haces caso, esta noche te saldrán 
los Musurungos” (Marcano Rosas, J., 1994: 271). 

Como hemos visto en el desarrollo de esta 
crónica, en las creencias y leyendas insulares se 
mezclan distintas tradiciones culturales tanto de 
raigambre indígena, como hispana y 
negroafricana, con lo cual se evidencia lo 
heterogéneo de la especificidad sociocultural 
margariteña, de tal manera que su estudio y 
análisis debe realizarse desde una perspectiva 
totalizadora, incluyente, reconociendo que ella es 
el resultado de la interrelación ocurrida a través 
del tiempo entre esas tres matrices genésicas. 

Referencias 

ASCENCIO, MICHAEL (2012). De que Vuelan, 
Vuelan. Imaginarios religiosos venezolanos. 
Caracas: Editorial ALFA. 

BARRETO RANGEL, SOFÍA (2012). “Gaita que da 
miedo. Música y supersticiones en 
Margarita, estado Nueva Esparta. Caracas: 
Música En Clave. Revista Venezolana de 
Música. Vol.6-1. Enero Abril. 

CERRILLO TORREMOCHA, PEDRO CÉSAR (2010). 
“Amor y miedo en las nanas de la tradición 
hispánica”. México: Revista de Literaturas 
Populares. UNAM: Facultad de Filosofía y 
Letras. Año VII, Nº2. Julio- diciembre. 

DOMÍNGUEZ, LUIS ARTURO (1967). Duendes y 

Ceretones. Caracas: Academia Nacional de 
la Historia. El Libro Menor, Nº 123. 

MARCANO ROSAS, JOSÉ (1979). Historia y Habla 
Popular en Margarita. Caracas: Segunda 
Edición. 

MARCANO ROSAS, JOSÉ (1994). Historia Vivencial 
y Coloquial Margariteña. Caracas: Edición 
Actualizada. 

ORTIZ, FERNANDO (1929). “El cocorícamo y otros 
conceptos teoplásmicos del folklore 
afrocubano”. Archivo del Folklore Cubano. 
La Habana: Sociedad del Folklore Cubano. 
Vol. IV, Nº4. Octubre-diciembre. Págs.: 289-
312.  

OSCA-SORIANO, JULIÁN (2010). Expresiones 
Idiomáticas Orientales. Caracas: Editorial 
ATENEA.  

PRIETO MARÍN, JOSÉ RAMÓN (2000). Vivencias de 
La Asunción En Anécdotas, Callejones, 
Esquinas y Vocablos. Caracas. Impreso en: 
Publicidad Gráficas León, S.R.L.  

RAMOS GUÉDEZ, José Marcial (2001). 
Contribución a la historia de las culturas 
negras en la Venezuela colonial. Caracas: 
Instituto Municipal de Publicaciones. 
Alcaldía de   Caracas. 

SALAZAR FRANCO, JOSÉ JOAQUÍN (CHEGUACO) 
(1982). Mitos y Creencias Margariteñas. 
Estado Nueva Esparta: Ediciones de la 
Asamblea Legislativa. 

SOJO, JUAN PABLO (1986). Estudio del Folklore 
Venezolano. Los Teques: Biblioteca de 
Autores y Temas Mirandinos e Instituto 
Autónomo Biblioteca Nacional. 

 

Nota fuera de texto  
Los ñalingas o mususrungos de esa época eran, 
según el refranero popular, unos niños de pecho. 
Solo asustaban o amedrentaban a las personas. 
Los actuales son unos verdaderos demontres. 
Evidencia: el crimen cometido recientemente a 
los dos efectivos del ejército en el Boulevard de 
Sabana Grande, Caracas. 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  



60 

 

Ayacua (2026). Ángel Sequera. Creyón, pluma y tinta sobre cartulina. 21,5 X 27,9 cm. 
Cortesía del autor 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



61 

 

 

 

 

E n toda Venezuela existe una 
religiosidad a María Lionza, cuyos lugares más 
referenciados se encuentran entre los estados 
Yaracuy, Portuguesa y Cojedes como núcleos 
devocionales que conforma un “auténtico 
discurso religioso latinoamericano” con improntas 
indígenas y africanas, desde tiempos coloniales 
donde surge revitalizada de los siglos XX y XXI, 
según Clarac de Briceño (1992, p. 117).  

La escena del altar es constante al centro a 
la reina María Lionza adornada majestuosamente 
con corona dorada que se emparenta con la 
simbología de la imaginería mariana o de la 
monarquía. A la izquierda, el cacique Guaicaipuro, 
de medio torso al desnudo, con su corona de 
plumas, ceño fruncido y piel bronceada del sol, 
símbolo de resistencia armada al invasor 
europeo. Al lado derecho el Negro Felipe con 
uniforme y chaqueta militar y el turbante en la 
cabeza que no deja duda de su impronta africana. 
El Negro Felipe es símbolo que marca la herencia 
de africanía en nuestros pueblos por las 
referencias existentes, para Salas hay consenso 
en la figura de Guaicaipuro, no así en torno al 

Negro Felipe (Salas, 1997, p.165). 

En todo caso, es necesario señalar, a 
manera de hipótesis, que se afirma que la reina es 
un espíritu de “alta luz”. De hecho, en quienes 
esta presencia “baja”, son materias que se 
someten a una purificación previa que implica el 
ayuno de una semana, al menos, solamente 
consumiendo frutas. Otro tanto indican sobre el 
“espíritu” de Guaicaipuro. Sin embargo, al 
referirse al Negro Felipe se le denomina como de 
“baja luz”, lo cual indica que hasta en estas 
instancias se racializa al negro. Presentamos aquí 
un argumento contrario: si el Negro Felipe fuese 
de esta cualidad de “baja luz”, no se le ubicaría a 
la diestra de la reina. En el contexto planteado, es 
posible que el Negro Felipe haya sido de 
descendencia noble para poder ubicarse a la 
derecha de la reina.  

Las investigaciones de Blanco (1987) y Ortiz 
de León (2023), afirman que nació el 18 de 
diciembre en un año no determinado, traído 
como esclavo entre 1550-1560 hasta las Antillas y 
llegó a Coro por Puerto Rico. Se señala que 
participó en la rebelión del Negro Miguel de 
Buría, al morir fue el Negro Felipe quien asumió el 
liderazgo de la lucha iniciada para la libertad 
contra la esclavitud.  Su nombre africano fue 
Ayakua, como el de su padre, siempre se 
mantuvo cerca de su pueblo con quienes 

El Negro Felipe 
y el racismo 

espiritual 
Armando González Segovia* 

Venezuela  

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

*Doctor y Magister Scientiarum en Historia, Licenciado en Educación. Premio Nacional del Libro, 2007. Premio Nacional de 
Historia del Centro Nacional de Historia, 2021. Profesor Titular emérito de UNEARTE.  
Correo-e: armandogonzalezsegovia2@gmail.com 



62 

 

compartió técnicas que conocía como Guerrero y 
Príncipe Zulú que fue, es decir era Bantú. Según la 
Real Academia de la Lengua (1933), Ayakua o 
Ayacuá es un diablo pequeño e invisible armado 
de arco y con flechas que producían dolencias, 
este concepto fue dado a todo lo que no estaba 
en la religión impuesta por la cristiandad, en 
nuestro caso católica y solapa la misma 
racialización que aún hoy se escucha 
frecuentemente que es un “espíritu de baja luz” o 
de “bajas energías”. Pervive la voz en la Regla de 
Osha yoruba en Cuba y Venezuela como “lerí 
Ayakuá de eku”. 

Puede entenderse entonces, que la relación 
simbólica de Felipe Ayakua o Ayacuá conlleva la 
idea del adiestramiento que les brindaba a sus 
hermanos de lucha, en el uso del machete y lanza, 
así como en la habilidad de camuflaje, hábil y 
certero en la pelea, conocedores de la geografía, 

indetenible en el contexto de la naturaleza, tanto 
en el día como en la noche. Igualmente, exaltó las 
bondades de su propia religión, no de la 
impuesta, en este sentido, enseñó toques de 
tambor, así como cantos de añoranzas. Por ello, 
luego de ser capturado, para mutilarle la lengua 
fue amarrado a un árbol donde permaneció por 
muchos días con la boca abierta. Dónde se 
encontraba llegaban amistades y le daban 
bebidas fermentadas de maíz o yuca, de esta 
manera logró mantenerse vivo casi sin conciencia 
y, es de esta experiencia, de donde se crea la 
versión del Felipe borracho. A pesar de la tortura, 
consiguió subsistir, y después llegó a los altares 
(Blanco,1987; Ortiz, 2023). De lo expuesto, quedó 
el modismo de su habla expresado en la locución: 
“lo, lo, lo” 

Como pasa con todos los otros espíritus, el 
Negro Felipe tiene características 
particulares que permiten identificarlo 
cuando se posesiona de su huésped. Entre 
éstas, sobresale su manera de hablar, según 
la construcción popular de cómo hablaría un 
negro cimarrón de la época colonial: una 
glosolalia con intercalación de la partícula 
lo. Veamos un ejemplo recopilado por Dilia 
Flores Díaz (1988, p. 48): “Lolonegrolo 
lolodicilo lolovelo loloprobëmolo, 
loloquierolo lolodicilo lolollamolo lolocosolo 
loloesolo...” (Negro dici problemo quiero 
dici llamo coso eso tú llamo coso eso...); 
donde se utiliza un doble registro 
lingüístico: la marca como prefijo y afijo y el 
habla sincopada y sin declinación verbal, 
que se presume utilizan quienes no hablan 
bien el castellano (Flores Díaz, 1988, p.126; 
Amodio, 2009). 

Como deidad, Felipe Ayakua, se expresa con 
palabras de alta información como sustantivos, 
verbos y adjetivos, en general repetidos en el 
marco de los asuntos que manifiestan los 
creyentes, con omisión de locuciones funcionales 
como preposiciones, artículos y conjunciones, 
circunstancia que no impide la captación del 
mensaje por parte del creyente-receptor (Flores 
Díaz, 1988). Los practicantes en el Negro Felipe o 
Ayakuá, como deidad, se acercan por medio de 
las oraciones con las cuales se invoca, de la cual 
conocemos al menos dos versiones, una 

Las tres potencias del pueblo venezolano.  
Fuente: https://i.ytimg.com/vi/EBTRReexrWk/
maxresdefault.jpg 

E l  n e g r o  F e l i p e  y  e l  r a c i s m o  e s p i r i t u a l   



63 

 

publicada por Blanco (1987) y otra similar en las 
tarjetas de las perfumerías esotéricas. 

Desde la comprensión profunda de la 
sanación, se unifican elementos de cuerpo y alma 
integralmente, donde lo biológico, espiritual, 
físico, químico, médico, sanitario y cultural deben 
combinarse para la salud del ser humano. 
“Percibir la enfermedad y la sanación más allá de 
la relación biológica-natural que presenta la 
medicina alopática-positivista, sino un proceso 
biológico, psicológico y social, donde lo natural y 
lo cultural son manifestaciones que nos conectan 
con la muerte como expresión humana 
ineludible”, también “sanación apunta más allá 
del curar una enfermedad. Llega a la esencia 
misma del ser. A su profundidad intrínseca, a sus 
creencias. No juzga, comprende”, en ella se 
aborda lo emocional, obviado en muchos casos 
por la medicina alopática (González Segovia, 
2018, p.179; González Segovia y Mujica 
Verasmendi, 2025). 

Hemos sido testigos, por ejemplo, de cómo 
se incentivan creencias y religiosidades “de la 
nueva era”, “terapias angélicas”, “meditación 
trascendental”, así como múltiples creencias de 
reciente data. En una oportunidad estábamos en 
una entrevista con un afrodescendiente y le 
pregunto sobre el culto de su abuela a María 
Lionza, lo cual provocó que la persona que estaba 
grabando casi de inmediato recogiese todos sus 
equipos y se fuese con el argumento que tenía 
otro compromiso. Esta actitud hubiese podido ser 
predecible con algún religioso católico o 
protestante. Es, sin embargo, incompatible con 
un estudiante del PNFA de Artes y Culturas del 
Sur. 

No puedo ocultar que aún me conmueve la 
escena porque indica lo lejos que estamos del 
respeto a las ancestralidades africanas, a nuestras 
propias improntas, a lo que nos marca en la 
esencia de lo que somos en tanto comunidad-
pueblo. Pensé en el Negro Felipe Ayacuá quien 
protege desde niños y niñas a sus descendientes, 
los guía y cuida a pesar de ser el integrante de la 
Corte de María Lionza más racializado todavía en 
la actualidad. 

 

 

Referencias 
 
AMODIO, Emanuele (2009). “Las cortes históricas 

en el culto a María Lionza en Venezuela. 
Construcción del pasado y mitologías de los 
héroes”. Revista Venezolana de Economía y 
Ciencias Sociales v.15, n.3 Caracas. http://
ve.scielo.org/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S1315-
64112009000300009 

BLANCO, Celia (1987). Manual Esotérico. Editorial 
Solar, 1987. 

CLARAC DE BRICEÑO, Jacqueline (1992). La 
Enfermedad como Lenguaje en Venezuela. 
Mérida, Universidad de Los Andes. 

FLORES DÍAZ, Dilia (1988). Hablas sagradas. 
Opción, año 5. No 8, noviembre, págs. 124-
131. 

GONZÁLEZ SEGOVIA, Armando (2018). “Sanación 
de cuerpo y alma: el caso de María Lionza”.  
HumanArtes, año 7 - Nº 13, julio-diciembre,  
págs. 178-187; cita págs. 179, 180. Ver: 
http://revista-humanartes.webnode.es/
revista-humanartes/ 

GONZÁLEZ SEGOVIA, Armando-Mujica 
Verasmendi (2025). Afrodescendientes en 
los llanos de Venezuela. Caracas: El perro y 
la rana. 

ORTIZ DE LEÓN, Paola (2023). “Espiritismo 
Venezolano: El poderoso Negro Felipe”, 
iworos.com https://iworos.com/
espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-
venezolano-el-poderoso-negro-felipe/  

RAE (1933-1936). Diccionario, ver: ayacuá | 
Definición | Diccionario de la lengua 
española | RAE - ASALE 

SALAS, Yolanda. “Una biografía de los «espíritus» 
en la historia popular venezolana”, Inti: 
Revista de literatura hispánica. Nº 45, 1997, 
págs. 163-174; cita pág. 165. https://
digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/
iss45/23 

E l  n e g r o  F e l i p e  y  e l  r a c i s m o  e s p i r i t u a l   

http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://revista-humanartes.webnode.es/revista-humanartes/
http://revista-humanartes.webnode.es/revista-humanartes/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://dle.rae.es/ayacu%C3%A1
https://dle.rae.es/ayacu%C3%A1
https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss45/23
https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss45/23


64 

 

Nathalia Mariño Méndez* 
Venezuela 

El tan tan de la 
tradición 

De las nuevas generaciones para el futuro  

* Estudiante del tercer año de Artes Visuales, en la Escuela de Artes Visuales Cristóbal Rojas, nacida en La Victoria, estado 
Aragua, hace 14 años . Apasionada del dibujo libre, la percusión y al piano.  
Correo-e: nathalimarinom@gmail.com 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



65 

 

 

 

 

 

 

E l tambor se ha convertido en una de 
las mayores expresiones culturales en Venezuela. 
Está bastante arraigado a la historia del país que, 
así me lo han explicado, es una mezcla de lo que 
nos vino de Europa, África y lo que practicaban 
nuestros pueblos indígenas. Representa lo que es 
la resistencia, la celebración y la sazón de lo que 
somos. 

Mi papá me enseñó cómo se toca el tambor 
en las parrandas, aguinaldos e incluso en la gaita 
zuliana, todos estos ritmos muy populares en la 
época de diciembre, de Navidad. Él me dijo que 
existían frases clave que no necesariamente 
tienen sentido, tipo: "cachapa con compota", 
pero al imitar su sonido en el tambor podías sacar 
varios tipos ritmo para acompañar la música. No 
todos los tambores son iguales ni se tocan de la 
misma manera ni en la misma ocasión. 

Con lo que mi papá me enseñó participé 
tocando el tambor en una parranda que hicieron 
en casa de mi padrino. Además de la percusión, 
utilizaban cuatro, charrascas, maracas. Los 
aguinaldos eran más lentos y eran dirigidos al 
Niño Jesús, como canciones de cuna. Las 
parrandas eran más rápidas y alegres, y trataban 
de la fiesta de diciembre. En esta celebración se 
comparte y se disfruta de mucha comida que 
comparten los organizadores entre familiares y 
amigos.  

Paradura del Niño Jesús 

Un mes después, volví a tocar el tambor en 
la casa de unos amigos de mi mamá. Ellos 
hicieron una Paradura del Niño Jesús que se 
practica en los pueblos andinos venezolanos. El 
ritmo tradicional era más lento, pero los 
organizadores no lo querían así porque decían 
que, en su tierra, quienes lo interpretan son 
generalmente los abuelitos y para ellos se 
escucha como triste. Así que lo toqué a ritmo de 
aguinaldo como me lo pidieron. 

Las paraduras son parecidas a las parrandas, 
solo que aquí se le reza al Niño que ya nació y la 
canción que se interpreta va diciendo las acciones 
que hacen los presentes, en especial, unos 

señores que se nombran como padrinos. Lo 
levantan como si estuviese de pie, se le pasea por 
el lugar donde está ubicado, y cada uno de los 
presentes tiene que darle un beso. Después de 
eso se procede a rezarle un rosario. 

Al igual que en las parrandas se come  muy 
sabroso, solo que en esta oportunidad se incluyó 
platos merideños. Había un dulce caliente que no 
pude comer que se llamaba Curruchete y está 
hecho con un licor que mi mamá me dijo que se le 
dice “miche”; tiene queso ahumado, papelón y 
pan picadito. También nos ofrecieron otro plato 
llamado polenta, ensaladas y otros dulces que 
fueron preparados por los dueños del 
apartamento. 

Mis padres me dijeron que todo esto es 
parte del patrimonio cultural porque se hace 
desde hace muchos años atrás y se reúne a las 
personas en torno a una creencia que nos 
heredaron y es la de venerar al Niño Jesús. A mi 
me gustó aprender y participar en esta tradición 
tocando el tambor que viene de los ancestros y, 
además, porque le da más  ritmo a la música.  

 

S e m i l l e r o  P a t r i m o n i a l  

En las imágenes Nathalia acompañada de su madre y su 
padre, quienes le guían el camino para descubrir nuestro 
patrimonio cultural.  
Fotos: Cortesía de la autora.  



66 

 

La Divina Pastora  

de las Almas 

I N F O R M A T I V O  

Referencias 
A u d i o v i s ua l  

 
 

D esde este documental conoceremos 
la 3era. manifestación religiosa más 
multitudinaria del mundo y la principal 
advocación mariana venerada en el centro-
occidente de Venezuela. "La Divina Pastora de las 
Almas" narra cómo cada 14 de enero, la Virgen 
sale de la Basílica de Santa Rosa en Barquisimeto 
(Lara) para recorrer las calles en su tradicional 
procesión de casi ocho kilómetros, acompañada 
de miles de devotos y feligreses que vienen de 
todo el país para mostrar un sentimiento, una 

creencia y una fe colectiva arraigada desde 1856 y 
que en la actualidad representa un símbolo de la 
venezolanidad. Presenta el origen de esta 
advocación, su evolución y riqueza cultural, a 
través de imágenes inéditas y testimonios, los 
cuales muestran la fuerza de la devoción a "la 
pastorcita", como cariñosamente la llaman sus 
fieles, en convencimiento de que sus peticiones 
se han cumplido y en la promesa de la renovación 
de la fe como acto íntimo de agradecimiento y de 
veneración a su imagen, que aún después de 150  
años sigue presente en la cotidianidad de los 
larenses y en el "ser" de los venezolanos.   

La Divina Pastora de las Almas 
https://www.youtube.com/watch?v=dtj8orLsyWs 

Cinesa Channel 
Guión y Dirección: Maurizio Liberatoscioli y Andrés Crema (2024) 
https://www.youtube.com/@Indiemultimedia (2017) 



67 

 

Mendoza, b., Escalona, C., Estraño, K., Quiroga, G., Obelmejias, G. y otros (2024). 
Afrodescendientes festejando entre dioses y espíritus. Compilador Diógenes Díaz. 
Fundación Editorial El perro y la rana.  Primera Edición. Caracas.  
Disponible en:   
http://www.elperroylarana.gob.ve/afrodescendientes-festejando-entre-dioses-y-
espiritus/ 

I N F O R M A T I V O  

Lecturas sugeridas  

 

"L amentablemente, el reencuentro 
de la madre África con Abya Yala no 
ocurrió con la alentadora emoción natural 
que debimos sentir. Sus hijas e hijos 
llegaron secuestrados y esclavizados para 
acompañar en el infortunio a los nativos 
del «nuevo continente». No obstante, su 
altivez, su idoneidad y toda su cultura 
llegaron en su espíritu y con sus dioses y 
creencias, fortaleciendo así su resistencia 
a la barbarie europea. En 10 
ensayos compilados encontramos los 
testimonios, características, 
trascendencias y conjugaciones de una 
diversidad de formas y «reglas», 
adaptadas a las necesidades espirituales 
de múltiples comunidades 
afrodescendientes y de creyentes; su 
arraigo elemental abarca canto y 
tambores para el acto ceremonial de 
comunicación con orishas y deidades. Una 
común adversidad las persigue a todas, 
sin excepción: el influjo de la supremacia 
colonial que las irrespeta y persiste en el 
trato lacerante, para luego condenarlas 
legal y moralmente, aunque la igualdad 
sea un derecho". 

 
Autores y autoras del contenido de esta obra hacen parte de la visión religiosa y cultural como 

afrodescendientes especialistas en múltiples expresiones artísticas y creencias de los pueblos africanos, 
adaptadas a las condiciones y a la praxis de cada lugar del continente en donde echaron raíces para 
continuar. Son ellos: Bety Mendoza, Miguel Urbina, César Escalona, Karina Estraño, Eward Ysea, Argisay 
Molina, Gladys Quiroga, Gladys Obelmejias, Pablo Landaez y Luis Perdomo.  

Co m p l e m e n ta r i a s   



68 

 

I n f o r m a t i v o  

E
d

ic
io

n
e
s 

a
n

t
e
r

io
r

e
s 

R
ev

is
ta

 d
e 

P
a

tr
im

o
n

io
 C

u
lt

u
r

a
l 

  

Disponibles en:  https://www.redpatrimonio-ve.com/boletin 

01 Nace un boletín 

02 Día Nacional del Patrimonio Cultural / Carnavales 

03 Patrimonio literario / mes de la poesía 

04 Fiestas del solsticio de verano 

05 Llegó San Juan Bautista 

06 Patrimonio cultural edificado / mes del arquitecto 

07 Niñas y niños jugando con el patrimonio 

08 Religiosidad y devociones 

09 Abya Yala / La resistencia indígena 

10 El día de Muertos 

11 Tradiciones decembrinas 

12 1er Aniversario del BOLETÍN en RED  

13 Reflexiones en tiempos de pandemia 

14 Interculturalidad y saberes ancestrales 

15 Vulnerabilidad y desafíos globales actuales 

16 
Educación patrimonial: hacia la revitalización de la biodiversidad y  
diversidad cultural 

17 Gastronomía: sabores de identidad 

18 Patrimonio cultural en las artes y oficios 

19 Patrimonio cultural y turismo: hacia un turismo que camine con la gente 

20 Historia, identidad y soberanía 

21 Patrimonio cultural y memoria local 

22 Patrimonio cultural en riesgo 

23 Los museos en el patrimonio cultural 

24 Patrimonio Cultural Indígena 

25 Patrimonio Cultural y cambio climático 

26 
Patrimonio Cultural en tus manos: Gestión Integral del Patrimonio  
Cultural 

S/N Edición Especial 5to. Aniversario 

27 Patrimonio Cultural Industrial y de Producción 

28-1 Patrimonio Cultural en las Cencias 

28-2 Patrimonio Cultural en las Ciencias 

29-1 Patrimonio Cultural y Espiritualidad 

Temáticas . Primera Etapa  

Títulos . Segunda Etapa  

https://www.redpatrimonio-ve.com/boletin


69 

 

 Escanea para Acceder 

I n f o r m a t i v o  



70 

 

I n f o r m a t i v o  

Patrimonio Cultural 

En la música  
Enero - Abril  2026 

Co n v o c ato r i a   

Próxima Edición  

El manuscrito más antiguo que se conoce del Himno Nacional de Venezuela. Circa 1840-1845 
Fuente: https://papelesdehistoriavzla.blogspot.com/ 

RED 
B L tín  



71 

 

Próxima Edición . BOLETÍN en RED N°  30 
Patrimonio Cultural en la música 
Enero -  Abril 2026  
 

Objetivos  de la Edición Nº 30 
 
I. Comprender las diversas dimensiones del 

patrimonio cultural, donde la música es una 
manifestación viva del patrimonio inmaterial 
que preserva historias, valores e identidad de 
una comunidad, transmitiéndose de 
generación en generación a través de 
canciones, ritmos y melodías, y abarcando 
tanto elementos intangibles (prácticas, 
conocimientos) como materiales 
(instrumentos, partituras). 

II. Explorar los aportes y experiencias que se han 
desarrollado en el ámbito nacional e 
internacional para la conservación y 
protección del patrimonio cultural musical.  

III. Incentivar un diálogo transdisciplinario para 
profundizar en la interpretación y estudio del 
patrimonio cultural desde la diversidad 
musical presente en nuestro país que muestra 
la riqueza que vibra en las emociones e 
historia de los pueblos. 

IV. Investigar sobre la riqueza de conocimientos, 
prácticas, objetos y espacios que integran el 
legado cultural musical de nuestro país, los 
cuales tienen importancia en los procesos 
históricos, políticos, sociales y culturales, 
formando parte del patrimonio cultural a 
resguardar y conservar. 

V. Mostrar la importancia del patrimonio 
cultural musical como archivo sonoro de 
cultura, identidad y memoria que cumple una 
función social en la vida comunitaria y en las 
actividades cotidianas, como celebraciones, 
festividades religiosas y faenas agrícolas, entre 
otras. 

 
Secciones de la Revista Boletín en Red 
 
Observatorio de patrimonio: artículos de 
opinión, reflexiones o denuncias susceptibles a la 
pérdida de valores intrínsecos del patrimonio 
cultural. 
Opinión-Investigación: artículos productos 
parciales de investigaciones relacionadas a las 

diferentes áreas o categorías del patrimonio 
cultural. 
Reseña-Actualidad: artículos que enfoquen 
problemáticas de actualidad del patrimonio 
cultural, donde la opinión de los propios actores 
del patrimonio es resaltada. 
Crónica-Historia: artículos de referencia 
histórica del patrimonio cultural de nuestras 
ciudades y pueblos de Venezuela y Nuestra 
América. 
 

Requerimientos  
 
 Enviar los artículos en formato Word al correo-
e: redpatrimonio.ve@gmail.com 
 Título: 12 palabras máximo. 
 Extensión del cuerpo del texto: entre 1500 
mínimo a 3000 palabras máximo (incluyendo las 
referencias bibliográficas). 
 Imágenes o fotos, con su respectivo mensaje 
escrito, fuente o autor, en formato JPG, 
preferiblemente con una resolución mayor de 
800px. 
 Incluir una pequeña reseña curricular y un 
correo de contacto para nuestros lectores, de tres 
líneas máxima de extensión.  
 Las informaciones enviadas deben ser 
previamente corroboradas y debidamente 
sustentadas con referencias confiables y certeras, 
ajustadas a las normas APA 2026. 
 

I n f o r m a t i v o  

Recepción de las 
colaboraciones  

hasta el  

31  
Marzo  

L tín  

mailto:redpatrimonio.ve@gmail.com


redpatrimonio.ve@gmail.com  
@redpatrimoniove  

@redpatrimoniodevenezuela  
https://www.redpatrimonio -ve.com  

https://www.youtube.com/@redpatrimoniove2841 
 

 La Red de Patrimonio Cultural de Venezuela (REDpatrimonio.VE) es una iniciativa de construcción 
colectiva, nacida en el año 2018, para la gestión del conocimiento en materia de patrimonio cultural 
venezolano y nuestroamericano, con una visión de inclusión y transdisciplinariedad, en el marco de la línea de 
investigación “Patrimonio Cultural, memoria e identidad” del programa en Ciencias de la Conservación del 
Patrimonio Cultural de la Dirección de Sociopolítica y Cultura de la Fundación Instituto de Estudios Avanzados 
(IDEA).  

R E D p a t r i m o n i o . V E  

Observatorio de Patrimonio Cultural 

M i e m b r o s  d e  l a  R e d  d e  P a t r i m o n i o  C u l t u r a l  d e  V e n e z u e l a  
 
Fabiola VELASCO PÉREZ. Dionys RIVAS ARMAS. Octavio SISCO RICCIARDI. José Gregorio AGUIAR LÓPEZ. Petra AGUILERA 
ALGUINDIGUE. Carmen Julia III AMUNDARAIN ORTIZ. Gersury Katiuska ARIAS GARCIA.  Miguel Alciro BERROTERÁN. Carolina 
BERTI. Claudio BERTONATTI. Trina María BORREGO DE GÁMEZ. Michel BURGOS. Andrés CASTILLO. Yaritza CONTRERAS RIVAS. 
Jesús Enrique CORDERO VIERA. Isabel María DE JESÚS PEREIRA. Daniel DI MAURO. Oscar FERNÁNDEZ GALÍNDEZ. Carlina FLORES 
LISCANO. Emily GONZÁLEZ. Armando GONZÁLEZ SEGOVIA. Víctor GONZÁLEZ ÑÁÑEZ. Andreina GUARDIA DE BAASCH. Judith 
HEREDIA ARIAS. Jorge Luis HERNÁNDEZ. Alejandro LINARES MUÑOZ. Aída MACHADO ROJAS. Natchaieving MÉNDEZ. Wilfredo 
MENDOZA. Ismenia de Lourdes MERCERÓN. Debbie MOLINA. Evelyn MOY BOSCÁN. José Alberto PARRA OLIVARES. Blanca PÉREZ 
HERNÁNDEZ. Juan PIÑANGO. Carlos QUIÑONES GUEVARA. Carlos Darío RAMÍREZ MORALES. Luis Eduardo RANGEL GONZÁLEZ. 
Manuel Alejandro REINA LEAL. María Alejandra RIVAS SALCEDO. Grecia SALAZAR BRAVO. Iris SALCEDO MURO. Gustavo Enrique 
SOLÓRZANO GONZÁLEZ. Lilia TÉLLEZ.  Luisa VILLAMIZAR CONTRERAS. Soraya YARACUNA DE ABREU. Vidal CISNEROS. Maury 
MÁRQUEZ.  Nancy ESCALANTE. Eucarys JIMÉNEZ ESCALONA. Rodolfo VARGAS. Belkys MONTILLA ESCALONA. Jorge RIVAS. María 
Gabriela MARTÍNEZ DÍAZ. Rebeca REQUENA. Carlos MORGADO DELGADO. María Ismenia GARCÍA.  George AMAIZ. José Ignacio 
LARES GUERRERO. Nélida RÉQUIZ SAYAGO. Oscar MAIDANA PINO. Arnoldo BARROSO CORDERO. Yulitza GARCÍA PITRE. Carmen 
Aidé CAMACHO GONZÁLEZ. Gladys OBELMEJIAS. Betty GONZÁLEZ MENDOZA. Eliana CRESPO PACHECO. Carlos NOHLE. Luz 
Omaira MENDOZA. Yolimar HERNÁNDEZ. Martín PADRÓN. Manuel Antonio LÓPEZ.  Pedro REYES.  Ritzy MEDINA. Gabriel BAUTE. 
Yuraní GODOY. Ana Isabel MÁRQUEZ. Elita MEDINA. Amarildo FERREIRA JUNIOR. Anabel LOZANO. Edgar HERNÁNDEZ. Himar 
RIVAS. Pedro ÁLVAREZ. Marina CIBATI. María Francisca WALLS. Salvador VILLÁ. María Milagros PÉREZ. Hebert STEGEMANN. 
Jessica LALANGUI. Moravia PERALTA. Joffred LINARES. José Gregorio GONZÁLEZ. Orlando ARAQUE. 
 

I n s t i t u c i o n e s  
 
Fundación de Estudios Avanzado— IDEA, Caracas  
Escuela Venezolana de Planificación, Caracas  
Dirección de Proyectos y Cooperación Técnica de la Alcaldía Municipio Ambrosio Plaza, Guarenas 
Patrimonios AC, Caracas 
Observatorio de Patrimonio Cultural de la Universidad Nacional Experimental Rafael María Baralt, Maracaibo 
Fundación Museo Histórico de Carúpano 
Coordinación de Patrimonio y Turismo de Trujillo 

@ 


