Enero 2026

PATRIMONIO CULTURAL Y ESPIRITUALIDAD . VOLUMEN 2

REVISTA DE PATRIMONIO CULTURAL




BOLETIN en RED
Revista de Patrimonio Cultural
Ano 7
Etapa 3
Numero 29 . Volumen 2
Enero 2026

EQuUuIPO EDITORIAL

FABIOLA VELASCO PEREZ
DIONYS RIVAS ARMAS
OcCTAVIO SISCO RICCIARDI

COLABORADORES DE ESTA EDICION

ELEAZAR JIMENEZ

CARLOS DARiO RAMIREZ

TRINO JOSE BARRETO ESCALONA
ELIAIRA RODRIGUEZ

Luis EDUARDO CORTES RIERA

JESUS MuJIcA RoJAS

ISABEL HERNANDEZ LAMEDA
FRANCISCO EMILIO CASTANEDA MALAVE
ARMANDO GONZALEZ SEGOVIA
NATHALIA MARINO MENDEZ

PORTADA

PEDRO CENTENO VALLENILLA (1899-1988)
EL TRAPO RoJO (1943). Oleo sobre Tela. Medidas desconocidas.
Fuente: @pedrocentenovallenilla. https://www.facebook.com/reel/1894340297684242

DEPOSITO LEGAL N2: MI2020000579
ISSN: En proceso

La Revista de Patrimonio Cultural BOLETIN en RED no se compromete con las opiniones emitidas por los autores de los
contenidos publicados, quienes son los Unicos responsables de sus escritos, los cuales son divulgados con el propdsito de
generar el debate en torno al conocimiento libre.

Bece

Todos los documentos publicados en la Revista BOLETIN en RED N° 29-2 se distribuyen bajo la Licencia Creative Commons
Atribucion — No Comercial - Compartir Igual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0). Se puede copiar, distribuir y comunicar
este contenido, siempre que se reconozca la autoria original, no se utilice con fines comerciales y se comparta bajo la
misma licencia que la obra original.



Ny

12

22

28

36

40

54

67

68
70

--+¢ SUMARIO

EDITORIAL

ELEAZAR JIMENEZ
DOCTOR JOSE GREGORIO HERNANDEZ: Santo insurgente de los altares

CARLOS DARiO RAMIREZ
CIENCIA, ESPIRITUALIDAD Y CREENCIAS: Unas aristas a las dimensiones de lo
desconocido

TRINO JOSE BARRETO ESCALONA
MARIA LIONZA: |dentidad, patrimonio y culto

ELIAIRA RODRIGUEZ
CRISTO DE NAVEGANTES Y PESCADORES

Luis EDUARDO CORTES RIERA
VELORIO DE LA CRUZ DE MAYO: Tradicién y Fe de los Salveros del Cerro de la Cruz
de Carora

JESUs Muiica RoJAS
COSMOVISION ANCESTRAL Y LA MIATERNIDAD COSMICA

ISABEL HERNANDEZ LAMEDA
UNA EXPERIENCIA DEL JESUSCRISTISMO EN VENEZUELA

FRANCISCO EMILIO CASTANEDA MALAVE
NALINGA “DAME COcO”

ARMANDO GONZALEZ SEGOVIA
EL NEGRO FELIPE Y EL RACISMO ESPIRITUAL

NATHALIA MARINO MENDEZ
EL TAN TAN DE LA TRADICION

REFERENCIAS: Audiovisual
LA DIVINA PASTORA DE LAS ALMAS

LECTURAS SUGERIDAS: Complementarias
AFRODESCENDIENTES FESTEJANDO ENTRE DIOSES Y ESPIRITUS

EDICIONES ANTERIORES DE LA REVISTA BOLETIN EN RED

CONVOCATORIA A LA PROXIMA EDICION:
BOLETIN EN RED N2 30. PATRIMONIO CULTURAL EN LA MUSICA




N
REPUBLICA BOLIVARIANA DE

VENEZUELA

Ministerio del Poder Popular para

CIENCIAY ,
TECNOLOGIA

IDEA

FUNDACION INSTITUTO
DE ESTUDIOS AVANZADOQS

Ediciones
REDpatrimonioVE

REDpatrimonio.VE directorio

SOCCTCCOK latindex)

Observatorio de Patrimonio Cultural

BOLETIN en RED es un medio de difusién relacionado al campo del patrimonio cultural venezolano y
nuestroamericano. Es una iniciativa de construccion colectiva de los miembros de la Red de Patrimonio
de Venezuela, con el apoyo del Programa en Ciencias de la Conservacién del Patrimonio Cultural de la
Direccién de Sociopolitica y Cultura de la Fundaciéon Instituto de Estudios Avanzados — IDEA, ente

adscrito al Ministerio del Poder Popular para Ciencia, Tecnologia e Innovacién de la Republica
Bolivariana de Venezuela.



EDITORIAL

Luego de transitar, caminar, circular y navegar en algunas ideas, pensamientos,
elementos practicos y precisiones emocionales que han delineado esta edicién “Patrimonio
cultural y espiritualidad”, en sus dos conmovedores volumenes, indudablemente vislumbramos
la celebracién de la existencia humana como la manifestacién plena y la representacion del
mundo espiritual con un acercamiento comprensivo a los problemas de la vida, mediados por
un procesos de auto-reflexién con sentido ético y estético, para mantener una relacion
armoénica con la naturaleza en sus diversas expresiones.

La espiritualidad es el santuario patrimonial que nos aporta un caudal de experiencias
subjetivas para enfrentar la vida, sus posibilidades y sus dificultades, donde la grandeza de la
humildad y la bondad permiten reconocer nuestra praxis creadora y fuerza vital que abona a las
posibilidades reales de existencia desde el sentido y valor que damos a la interaccién entre lo
terrenal y lo divino y a nuestro horizonte de vida, pues propicia una relacién sagrada con un ser
supremo en sus infinitas formas.

La busqueda de la paz, el cielo, la espiritualidad y la liberacién existe en cada persona en
un eterno ciclo de renacimientos para una recompensa mas alld de lo fisico y de las cosas
materiales del mundo. Esta riqueza espiritual como cualidad valiosa para avivar nuestro
santuario existencial, es palpable en el vivir cotidiano de quienes en esta edicién nos brindaron
sus saberes, confesiones, revelaciones y experiencias con sentido reflexivo y como acto de
encuentro intimo para pensar-nos la realidad en su diversidad y singularidad que fluye
continuamente y va agregando nuevos matices a nuestra conciencia del mundo.

De esta manera, espiritus, dioses-diosas, divinidades, santos-santas, virgenes,
constelaciones, madres protectoras, deidades, fantasmas, demonios hasta falingas vy
musurungos entre bailes, cantos, celebraciones y encuentros celestiales han sido los
protagonistas de esta entrega, usando como puente “materia” las voces, letras, alientos, almas
y creencias de sus devotos y practicantes para dar explicacion a aspectos elementales de la
vida, la existencia humana, la presencia de dios, el cosmos y el universo.

En dichas visiones, perspectivas, convergencia de pensamientos y sabidurias desde el
didlogo intercultural prevalece lo intuitivo, lo magico y emocional que permite la cercania a la
tierra y a la naturaleza, donde no predominan estados de superioridad humana sobre la
superioridad espiritual y la superioridad de la naturaleza.

Esta edicion nos ha permitido transcender en el tiempo en infinitos lenguajes, territorios y
culturas, para develar las preocupaciones de los seres humanos en conexidn con el pasado y lo
ancestral, un camino para la restauracion humana interior en la fuerza del amor, la sabiduria, la
compasion y la paz para alcanzar lo divino como fuerza patrimonial que edifica el espiritu.

EQuiPO EDITORIAL



S ’
}(BOLETIN en RED N° 29-2 Enero 2026

DocCcTOR
JOSE GREGORIO
HERNANDEZ

SANTO INSURGENTE DE LOS ALTARES

ELEAZAR JIMENEZ *
VENEZUELA

Fuente: https://www.shutterstock.com




EI pasado 19 de octubre del 2025, el
Doctor José Gregorio Herndndez fue canonizado
en una ceremonia presidida por el papa Leén XIV,
convirtiéndose segln las normas catélicas, en el
primer santo de Venezuela. La ceremonia tuvo
lugar en la ciudad del Vaticano y también incluyd
a la religiosa venezolana Madre Carmen Rendiles.
Sin embargo, la carta magna de la Republica
Bolivariana de Venezuela (1999) se declara como
un estado laico, donde toda persona tiene
garantizado su derecho a tener una creencia
religiosa o culto. La fiesta no es solo catdlica, sino
también, de todo altar espiritual que hay a lo
largo y ancho del pais. Se dice que en los altares
es donde José Gregorio Herndndez trabaja todos
los dias haciendo milagros a quien acude a él,
incluso, a los catdlicos.

En el Municipio Simon Bolivar, exactamente
en el sector Pararrayos de San Francisco de Yare,
se encuentra un altar muy concurrido por el
pueblo que busca sanar alguna dolencia: el Portal
Francisca Arias Chavez, una espiritualidad de la
Corte Negra y patrimonio cultural de otro pueblo
llamado Ocumare de la Costa.

Alli conversé con la licenciada en medicina
general Analiessens Jiménez, quien tiene
dieciocho afios trabajando en la espiritualidad o
espiritismo bajo el culto de Maria Lionza. Con un
sol radiante caracteristico de los Valles del Tuy,
Jiménez nos comenta:

José Gregorio Herndndez llega a mi altar por
medio de mis abuelos. Ellos tenian una fe muy,
muy grande por distintos milagros que habia
hecho en mi familia y a través de esa herencia,
por decirlo asi, esa herencia de cultura o creencia,
llega a mi altar.

¢COMO FUE TU ENCUENTRO CON EL DOCTOR?

El primer recuerdo que tengo de José
Gregorio Herndndez, de sentirlo, fue cuando tenia

OBSERVATORIO DE PATRIMONIO

aproximadamente 12 afos. Estuve muy enferma,
con una fiebre muy alta. Recuerdo que viviamos
muy lejos, en un sitio donde no podiamos tener
asistencia médica. En ese tiempo mis abuelos me
hablaban mucho del amor de José Gregorio, de su
historia y yo siendo una nifia le pedia que viniera
a sanarme; jy vino! Entre la fiebre tan alta que
tenia, yo vi que un sefior se me acercd, me dijo su
nombre y puso sus manos sobre mi cabeza y me
dijo que al siguiente dia yo iba a estar mejor. Asi
fue. Y desde ese entonces mi fe hacia él era
inquebrantable. Cuando yo se lo decia a mis
abuelas, a mi mamd, no podian creer lo que yo
decia, pero ese fue el primer encuentro como tal
que tuve con José Gregorio Herndndez.

¢QUE ES JOSE GREGORIO HERNANDEZ PARA TI?

El representa para mi un ser espiritual que
logré tocar el corazon de muchas personas y el
mio, por los tantos milagros que ha hecho a nivel
mundial. Hoy se conoce en muchos paises por su
historia, por ser un ejemplo de constancia, de fe,
de amor, de entrega, de creencia. El nos ensefié a
nosotros a seguir la fe, a ayudar a otros, a tener
humildad, a sanar a otros sin esperar un beneficio
a cambio. Y bueno, para mi José Gregorio
Herndndez representa como esa figura paternal,
ese padre que te cuida, que te acompafia, que te
sana. Para mi representa mucho mds que un
santo. De verdad estamos contentos por su
santidad, porque la Iglesia Catdlica lo nombré
santo porque eso es crecimiento espiritual,
representa eso. Un padre, un guia y un médico de
los pobres porque mds alld de trascender, sigue
sanando y sigue curando a personas que lo
necesitan.

HABLAME DE TU ALTAR

Mi altar estd compuesto por distintas cortes
espirituales, como la Corte Celestial y las Tres
Potencias Venezolanas, que serian la Reina Maria
Lionza, el Negro Felipe y el Cacique Guaicaipuro,
incluyendo también la Corte India que serian
nuestras raices, nuestra ancestralidad. Todo en un
orden Idgico de cortes como la Corte de las
Reinas, la Corte Chamarrera, la Corte Libertadora,
la Corte Médica, por supuesto, donde estd nuestro

*Maestro pueblo e investigador. Licenciado en Artes Escénicas (UNEARTE). TSU en Comunicacién Social (UBV). Presidente
de la Fundacion Comunitaria Radio “La Voz de Guaicaipuro”. Especialista en Gestion Cultural. Plataforma del Libro y

Literatura del MPPPC. Correo-e: prowycultura@gmail.com



X Doctor José Gregorio Herndndez: santo insurgente de los altares

Wi, .

Devotos y creyentes en el Altar de la Iglesia de La
Candelaria en Caracas.
Foto: Fabiola Velasco (2019)

querido doctor José Gregorio Herndndez y otros
médicos que también fueron importantes para la
historia, esos nobles que ayudaron a tantas
personas y a tantos pobres en aquellos tiempos.

¢ES VERDAD QUE EL DOCTOR OPERA A LA GENTE?

Si, si es verdad, puedes preguntar a mucha
gente que va y pone sus placas en la iglesia en
Caracas, la gran mayoria son operados y sanados
en los altares espirituales. Empieza con hacer una

peticion en un altar, una sanacion por medio de
José Gregorio Herndndez, y él llegard en su forma
espiritual, con sus instrumentos médicos que en
vida utilizé. Se le colocan sus flores, sus velas,
entre otras cosas, dependiendo de la situacion de
salud que pueda estar atravesando la persona. La
mayoria de los que acuden aqui a nuestro centro
espiritual, por medio del doctor José Gregorio
Herndndez, es buscando una sanacion de alguna
enfermedad, que tienen alguna condicion médica
y ya no le encuentran solucion terrenal, entonces,
vienen pidiendo la ayuda, pidiendo que se haga
esa plegaria por esa sanacion de esa persona.

El espacio de trabajo para una persona... yo
no lo llamaria una sesidn espiritual, aunque se
practica y se hace eso de que llegan médicos a la
tierra a sanar, por medio de una materia. La
preparacion del espacio consiste en la
purificacion, tanto del lugar como de los
misioneros que van a participar en esa sanacion,
en esa mesa médica. Esto se hace con bafios, con
tabacos, con plegarias y con alumbrados
espirituales, invocando esas energias de esos
médicos. Pero por sobre todas las cosas,
invocando el permiso de Dios, y del doctor José
Gregorio Herndndez, que era un fiel creyente en
Dios, un fiel creyente en Cristo, ¢verdad?
Entonces, es por medio de eso: purificando el
espacio con banos, velas y alumbrados. Y los
misioneros también deben estar purificados,
habiendo  tenido un  reposo  espiritual.
Bdsicamente, en eso se basa. Una consulta
espiritual para una persona que necesita ayuda
meédica a nivel espiritual, valga la redundancia, se
puede hacer de distintas maneras. Depende del
cultista, del espiritista. Hay muchos que lo hacen
por medio de una vela, o por medio del orine, hay
gente que lo hace de muchas formas, porque lo
importante realmente es saber qué ayuda se le
debe dar a la persona, como se debe hacer y qué
espiritualidad es la que va a sanar o a ayudarla.

DE VERDAD ES MUY EMOCIONANTE ESTO QUE ME
DICES ¢ COMO LO HACES TU?

En mi caso, yo lo hago por medio de velas,
de tabaco, de un vaso de agua, y alli canalizo, veo
cudl es la situacion, el problema, y como debo
abordarlo para saber cudl va a ser la peticion y los
instrumentos que se deben usar en esa sanacion
con José Gregorio Herndndez, o sea, con la corte



Doctor José Gregorio Hernandez: santo insurgente de los altares X

meédica. Porque, como bien he dicho, hay muchos
médicos que también fueron sanadores en
aquellos tiempos, que hicieron muchos milagros y
que nosotros también invocamos y nombramos
en la corte médica para sanar a una persona.

ENTIENDO, NO SOLO ES EL DOCTOR JOSE GREGORIO,
POR ESO LA CORTE MEDICA. ¢{HAS VISTO ALGUNA
SANACION, HAS ESTADO EN PRESENCIA DE UN
MILAGRO?

Si, he presenciado sanaciones y milagros,
claro que si, muchisimos. Donde se ha invocado la
esencia, la luz de José Gregorio Herndndez y de
toda la corte médica para salvar a una persona,
si, he visto muchisimo. Presencié el milagro de la
sanacion de un sefior que no era nada creyente de
los caminos espirituales. En ese entonces, se
hicieron muchas plegarias, muchas mesas
médicas, se hizo un ruego por la salvacion y la
sanacion de esa persona, que estaba atravesando
un cdncer de prostata. Realmente, se le hicieron
todas sus obras. La persona, aunque no era
creyente, fue como darnos un voto de confianza. Y
bueno, cuando fue después de un tiempo, después
de haberle hecho todas sus obras, los médicos se
quedaron sorprendidos porque ya no habia
enfermedad, ya no habia cdncer, habia
desaparecido por completo. Ese es uno de los
testimonios de tantos que he llegado a ver en el
culto a Maria Lionza, trabajando la parte
espiritual.

Uno que a mi me marcd, que me hizo
reflexionar y que afianzé mi fe en José Gregorio
Herndndez, fue una enfermedad que atravesé mi
padre. Estuvo muy enfermo, realmente, en
terapia intensiva, y en ese momento, teniendo yo
las herramientas, el conocimiento, teniendo
amistades que practican y que son mayores que
yo en el campo espiritual, nadie me daba una
respuesta de que iba a haber una sanacion. Eso
me llené de mucha tristeza y desesperacion, hasta
que llegé un momento en que me arrodillé ante
don José Gregorio Herndndez y le hice una
promesa muy grande: que, si mi padre salia de
esa situacion, porque estaba en terapia intensiva
y su vida corria peligro, yo formaria una cofradia
y todos los afios daria una ayuda a un necesitado.

Pues, gracias a Dios, después de una
semana —algo extraordinario, un milagro—, mi

Altar de Sanacion
Foto: https://latinamericanpost.com/

papd ya habia salido de esa situacion y yo quedé
maravillada. O sea, yo tenia fe de que podia
pasar, porque sé que José Gregorio Herndndez,
por medio de ese amor infinito que tuvo en Dios y
en Jesucristo, sané a muchas personas; pero que
me pasara a mi fue como afianzar mds esa fe que
yo tenia. Y bueno, después de esa semana, papd
salio de esa gravedad y tuvo una mejoria muy
notable, gracias a Dios, a los santos, a los
espiritus y al doctor José Gregorio Herndndez, que
hoy por hoy representan una espiritualidad, una
santidad en mi altar. Y por eso hoy tengo una
caravana que afno tras afio cumple esa mision de
ayudar a otros, de sanar, de hacer una plegaria.
Ese ha sido el milagro que mds me marcé y que
afianzoé mi fe en él.

PERO, éCOMO SE DICE? ¢JOSE GREGORIO BAJA AL
ALTAR? ¢COMO SE MANIFIESTA JOSE GREGORIO EN
LAS SESIONES?

Hay muchas personas que dicen que él baja,
que se incorpora. Yo, la verdad, no creo eso, no
estoy de acuerdo. Por la santidad que representa
José Gregorio Herndndez, hoy por hoy, me parece
que eso no sucede. Pero lo que si creo, y lo he
vivido, es que se puede sentir su energia. Se
manifiesta por medio de mensajes, ¢verdad?
Mensajes astrales, espirituales, que nosotros
podemos percibir en el momento de una
sanacion. Ahi si estd presente; mds no creo —y
respeto la creencia de cada quien—, no comparto
la idea de que José Gregorio Herndndez se
incorpore en un cuerpo. Porque para eso habria
que tener muchisima santidad, muchisima



N
;e : Doctor José Gregorio Herndndez: santo insurgente de los altares

purificacion...  seria algo  verdaderamente
increible. Respeto la posicion de los demds, pero
no la comparto. Sin embargo, si se siente por
medio de su energia. De repente llega un mensaje
claro, un diagndstico preciso, de parte de un
médico que tenia tanto conocimiento... y lo recibe
una persona que quizds no sabe nada de
medicina. Eso, para mi, es la presencia de José
Gregorio Herndndez en esa situacion. También se
manifiesta por medio de suefos. A mucha gente
se le ha presentado, ddndole hasta una receta. La
persona dice: “Oye, soié que el médico me mandod
esto”, y resulta que es justo lo que necesita. O por
apariciones... como te digo, a mi me pasé cuando
era nifia: yo vi la aparicion de José Gregorio
Herndndez, que vino a sanarme. Fue increible.
Uno siendo nifio tiene mds inocencia, tal vez, pero
si, he conocido de apariciones reales. Y por
sefiales, por la esencia, por ese conocimiento que
se deja sentir... asi se manifiesta él.

¢COMO SON LOS TRATAMIENTOS PARA SANAR?

Las plantas y los objetos médicos son
importantes en una sanacion. Los rezos y las
plegarias por la persona enferma también son
fundamentales. Ademds, hay centros espirituales
que se dedican especificamente a las sanaciones,
y tienen un espacio organizado como un centro
médico comun. Alli, por medio de materias
preparadas a nivel espiritual y psicoldgico,
incorporan una espiritualidad de la corte médica
que viene a hacer sanaciones y operaciones.
Muchas personas se han curado por medio de
esas operaciones espirituales. Yo le tengo mucha
fe, porque lo he visto y lo he vivido: hay médicos
que vienen y operan utilizando sus jeringas, sus
vacunas, como en una operacion comun. Con el
conocimiento y la trascendencia que tienen ahora
a nivel espiritual, llegan, sanan a la persona, y esa
persona encuentra mejoria. Eso es real, y cada
uno de sus utensilios se utiliza con un propdsito.
La medicina tradicional y la prdctica espiritual si
se relacionan, porque asi lo practicaron nuestros
ancestros. La medicina de hoy evoluciond, y
nosotros también la usamos, tal vez no de la
misma manera, pero la incorporamos.

¢QUE OPINION TIENES SOBRE LA CANONIZACION DE
JOSE GREGORIO HERNANDEZ?

Para mi, es una trascendencia mds, un

10

crecimiento para José Gregorio Herndndez. Para
nosotros es un orgullo que un médico venezolano
sirva de ejemplo. Mds alld de la posicion que le dé
la Iglesia catdlica, su historia va a servir de guia,
asi como sirvid la historia de Jesucristo. Muchos
dicen: "Ay, Jesucristo y la Iglesia catdlica”, pero El
sirvio de ejemplo para todos sin iglesia alguna.
Nosotros podemos ser mejores personas
basdandonos en el testimonio del doctor José
Gregorio Herndndez: un ejemplo a seguir, una
persona que estudid, que se dedico, que tuvo
santidad y wuna fe incansable. Si nosotros
practicdramos su misma conciencia, hariamos las
cosas de mejor manera, seriamos mds
conscientes, mds humanos. Entonces, Ila
canonizacion, mds alld de cualquier posicion, para
nosotros es un orgullo. Porque ahora su nombre
no es solo de Venezuela, sino que muchas
personas en el mundo van a buscar su historia y
van a conocer a ese médico que trabajo
incansablemente, no solo para los ricos o los que
tenian recursos, sino también para los pobres. Y
hoy en dia se ve tanta necesidad... Que esto sirva
como ejemplo: el doctor José Gregorio Herndndez
era un médico venezolano, criollito, que sanaba
tanto al rico como al pobre. Para nosotros es un
orgullo que haya alcanzado esta posicion.

La entrevista concluydé después de
compartir un café con Analiessens. Al marcharme,
desde la camioneta, observé una ultima vez la
figura de José Gregorio Hernandez en el altar:
vestido de blanco, rodeado de flores y cera
derretida de velas que ya habian alumbrado al
santo. Es cierto, el doctor une a todos los
venezolanos, sin importar su credo. Incluyendo a
gente como yo, que no cree en lo que no puede
tocar. ¢Es posible no creer en nada y, aun asi,
creer en el doctor José Gregorio Hernandez? Al
llegar a mi barrio, me parecié verlo —una silueta
blanca subiendo las escaleras, cerro arriba con un
maletin de médico, camino a sanar a algun
paciente que lo invocd. Amén.

REFERENCIAS

Entrevista a Analiessens Jiménez sobre José
Gregorio Hernandez. https://
drive.google.com/drive/folders/15PVbQR10
-jsGL1jYxzkw2rzXgFDABXh4?usp=drive_link



Doctor José Gregorio Herndndez: santo insurgente de los altares X

12

, \_I.“,L By
DD 134 gy fy e

. el

. N 18
4 oto; Fabiola Velascq (2

11




><BOLETI’N en RED N° 29-2 Enero 2026

-

« CIENCIA, »#
ESPIRITUALIDAD Y

o P

N Ny

ARISTAS A LAS DIMENSIONES »
v -\\:5 O BESCONOEIDO

|

=

CARLOS DARIO RAMIREZ M. *
VENEZUELA

Fuente: https://revistasic.org/wp-content/uploads/2023/10/Cortesia-de-Infobae.jpg

12



“El aspecto mads triste de la vida en este
preciso momento es que la ciencia reune el
conocimiento mds rdpido de lo que la sociedad
reune la sabiduria”.

Isaac Asimov

La interseccion entre ciencia y

espiritualidad representa una de las fronteras
mas fascinantes y perdurables en la historia del
pensamiento humano. Durante siglos, estas dos

formas de aproximarse a la realidad han
mantenido una relacién compleja—desde Ia
abierta hostilidad hasta los intentos de

reconciliacion—que refleja la evolucion misma de
nuestra comprension del universo y de nuestro
lugar en él. Por un lado, el proyecto cientifico, con
su metodologia basada en la observacién
sistematica, la experimentacién controlada y el
razonamiento légico, han demostrado una
capacidad incomparable para desentrafiar los
mecanismos que rigen el mundo natural. Por
otro, la espiritualidad, manifestada a través de

diversas tradiciones religiosas y practicas
contemplativas, aborda cuestiones
fundamentales de significado, propdsito vy

trascendencia que parecen resistirse a los
instrumentos convencionales de la investigacién
empirica.

En las primeras décadas del siglo XXI, este
didlogo milenario ha adquirido nuevas
dimensiones gracias a los avances en disciplinas
como la neurociencia cognitiva, la fisica cuanticay
los estudios de la conciencia. Estos desarrollos
han generado un espectro de posiciones
intelectuales que merecen ser cartografiados con
precision y rigor. Este ensayo se propone
examinar sistematicamente las principales
posturas que configuran el debate
contemporaneo, con especial atencién a Ia
neurociencia de la religién desarrollada por Diego
Golombek y su contextualizacion dentro del
marco del realismo cientifico de Mario Bunge.

OPINION INVESTIGACION

Al analizar estas perspectivas, no aspiramos
a zanjar definitivamente un debate que por su
naturaleza quizas nunca pueda ser
completamente resuelto, sino a iluminar los
términos en que se desarrolla, destacando tanto
los puntos de friccion como las potenciales
sinergias. La tesis central que guia nuestra
exploracion es que la relacién entre ciencia y
espiritualidad estd definida por una tensién
creativa entre diferentes formas de
conocimiento, y que comprender esta tension es
esencial para abordar los desafios complejos que
enfrenta la humanidad en el siglo XXI.

1. EL MATERIALISMO REDUCCIONISTA: LA
ESPIRITUALIDAD como EPIFENOMENO
CEREBRAL

La perspectiva del materialismo
reduccionista representa una de las posturas mas
influyentes en el discurso cientifico
contemporaneo sobre la espiritualidad. Desde
este marco conceptual, los fendmenos
espirituales y religiosos son entendidos
fundamentalmente como manifestaciones de
procesos neurofisiolégicos y evolutivos que
pueden ser estudiados empiricamente sin recurrir
a explicaciones sobrenaturales. Esta visidon
encuentra su expresion mas articulada en los
trabajos de neurocientificos como Diego
Golombek, quien en su obra Las neuronas de
Dios: una neurociencia de la religion, la
espiritualidad y la luz al final del tinel, argumenta
de manera contundente que las experiencias
espirituales tienen sustratos bioldgicos
identificables.

Los fundamentos neurocientificos de Ila
espiritualidad segun Golombek:

Golombek (2018) desarrolla una tesis
central: el cerebro humano esta cableado para la
trascendencia. A través de un exhaustivo analisis
de la literatura neurocientifica, identifica los
sustratos neurales especificos asociados con las
experiencias espirituales. La corteza prefrontal
dorsolateral, por ejemplo, se activa durante

* Bidlogo-Genetista. Maestria en Biologia, mencidén Genética Humana. Doctor en Genética Humana, Instituto Venezolano
de Investigaciones Cientificas (IVIC). Investigador y Docente Universitario, Universidad Bolivariana de Venezuela (UBV).
Miembro Fundador de la REDpatrimonio.VE y de la Red Venezolana de Nanotecnologia. Correo-e: cdramirez@yandex.com,

ramirezcarlosdario@gmail.com

13



XCiencia, espiritualidad y creencias

estados de oracion profunda y meditacidn,
mientras que el Iébulo temporal parece estar
involucrado en experiencias de tipo mistico y de
despersonalizacién. Lo mas significativo de su
analisis es la identificacion de lo que denomina
"puntos divinos" en el cerebro—areas especificas
cuya estimulacién puede inducir experiencias
espirituales espontaneas.

El trabajo de Golombek se inscribe dentro
de una tradicion de investigacién que incluye los
estudios pioneros de Michael Persinger con su
"casco de Dios"—un dispositivo que mediante
campos electromagnéticos dirigidos al Iébulo
temporal puede inducir en muchos sujetos la
sensacion de una "presencia" misteriosa o divina.
Para Golombek, estos experimentos demuestran
concluyentemente  que las  experiencias
espirituales, independientemente de su
interpretacion religiosa, tienen un sustrato fisico
mensurable en la actividad cerebral.

LA ESPIRITUALIDAD COMO ADAPTACION EVOLUTIVA

Desde la  perspectiva  evolucionista,
Golombek argumenta que la propensién hacia las
creencias  espirituales  conferiria  ventajas
adaptativas significativas. La religion, en esta
lectura, funcionaria como un poderoso
mecanismo de cohesion social al proporcionar un
sistema compartido de significados, normas y
rituales que fortalecen los lazos grupales.
Ademas, ofreceria consuelo psicoldgico ante las
adversidades existenciales, particularmente Ila
conciencia de la mortalidad—un desafio cognitivo
Unico para nuestra especie.

La observaciéon estadistica de que los
creyentes religiosos tienden a reportar mayores
niveles de bienestar subjetivo y en algunos
estudios, mayor longevidad, es interpretada por
Golombek como evidencia indirecta de estas
funciones adaptativas, no como indicio de algln
favor divino. Desde una perspectiva
evolucionista, el analisis de Golombek postula
qgue la espiritualidad seria un subproducto que
evoluciona para otros fines—la teoria de Ia
mente, la deteccién de agentes, la busqueda de
patrones—pero que, una vez establecidas,
adquirieron valor adaptativo por derecho propio.

CRITICA A LA RELIGION INSTITUCIONALIZADA

14

f/:/’l'!ll

XE(3) +00)

LAY Ll I

o sin' A& $in h x = -L5in(ix)
' “~

(12— ool R
)= st epl- 26,) 1) ,rgl

)Mz cos R+ LSInX /;

Ofmmmm— -

Cin X l_")(")

: \'J - .
cos A cosBeas sinBisin

[y slh; [;7(0.6)1137Q#[?
v=Detad f‘i
S Lasint, (RN

z
. &

n

Fuente: https://blog.rebelionéﬁtigua.cc}m?

Es importante destacar que Golombek
establece  una  distincidon  crucial  entre
espiritualidad y religion organizada. Mientras que
la primera representa para él una dimensién
natural de la experiencia humana con bases
neurobioldgicas, la segunda—especialmente en
sus formas dogmadticas e institucionalizadas—
puede convertirse en un obstdculo para el
conocimiento cientifico y el desarrollo humano.
Esta postura lo situa en un terreno intermedio
entre el reduccionismo radical y la aceptacion
acritica de las tradiciones religiosas.

2. EL AGNOSTICISMO METODOLOGICO: LA
SUSPENSION DEL JUICIO COMO RIGOR
CIENTIFICO

Frente a las afirmaciones categdricas del
materialismo reduccionista, la posicion del

agnosticismo metodoldgico representa una
postura mas cauta y epistemoldgicamente
humilde. Encarnada por cientificos como

Marcelino Cereijido, esta perspectiva no afirma ni
niega la existencia de dimensiones trascendentes
o realidades espirituales, sino que insiste en que
las evidencias disponibles hasta el momento son
insuficientes para llegar a wuna conclusidon



definitiva dentro de los pardmetros del método
cientifico.

LOS LIMITES DEL CONOCIMIENTO CIENTIFICO

El agnosticismo metodolégico se distingue
cuidadosamente tanto del ateismo militante
como de la fe religiosa. Mientras el ateismo
afirma la no existencia de Dios o lo espiritual, y el
teismo afirma su existencia, el agnosticismo
propone suspender el juicio, considerando que la
pregunta trasciende—al menos por ahora—las
capacidades de investigacion de la ciencia
empirica. Esta posicidn encuentra sus raices
intelectuales en la tradicién del escepticismo
filoséfico, pero se distingue de él por su caracter
provisional y su apertura a la posibilidad de que
nuevas evidencias puedan modificar la situacién
epistemoldgica en el futuro.

Cereijido argumenta que el método
cientifico, en su aplicacién rigurosa, impone
limites naturales a los que podemos conocer con
certeza. La ciencia opera magnificamente bien al
investigar fendmenos que son repetibles,
mensurables y accesibles a la observacién
intersubjetiva. Sin embargo, las afirmaciones
centrales de muchas tradiciones espirituales—Ia

Ciencia, espiritualidad y creencias X

existencia de un fundamento divino de Ia
realidad, la naturaleza de la conciencia, la
posibilidad de supervivencia después de la
muerte—caen en gran parte fuera de este
dominio, al menos con las herramientas
conceptuales y tecnoldgicas actuales.

LA FALACIA REDUCCIONISTA

Una contribucién crucial del agnosticismo
metodoldgico es su distincion entre la explicacion
de los correlatos neurales de la experiencia
espiritual y la reducciéon de dicha experiencia a
"nada mas que" actividad cerebral. Como sefialan
partidarios de esta postura, el hecho de que
podamos identificar los sustratos
neurofisiolégicos de un estado mental—ya sea el
amor, la apreciacién estética o la experiencia
mistica—no agota necesariamente la realidad de
ese fendmeno, ni invalida su significado. Esta
falacia reduccionista, que confunde los niveles de
descripciéon, ha sido criticada por filésofos de la
ciencia como Alva Noég, quien argumenta que la
conciencia no puede ser completamente
explicada solo mediante el examen de sus
correlatos neurales.

COEXISTENCIA POR DELIMITACION DE DOMINIOS

En términos practicos, el agnosticismo
metodolégico tiende a favorecer una politica de
coexistencia pacifica entre ciencia y
espiritualidad. Cereijido sugiere que, mientras las
afirmaciones religiosas no pretendan invalidar
hechos cientificos establecidos o dictar politicas
publicas en dreas donde la evidencia empirica es
relevante, no existe una necesidad inherente de
conflicto. Ambas empresas pueden ser vistas
como respuestas a diferentes dimensiones de la
experiencia humana—Ila ciencia a nuestra
necesidad de comprender el mecanismo del
mundo, la espiritualidad a nuestra busqueda de
significado y conexion.

Esta postura encuentra resonancia en el
pensamiento de Albert Einstein, quien distinguia
entre lo que él llamaba "la religién del miedo", "la
religion moral" y la "religién cdsmica"—siendo
esta Ultima una actitud de humilde asombro ante
la sublime racionalidad del universo, compatible
con—e incluso nutritiva para—la investigacion
cientifica mds avanzada.

15



XCiencia, espiritualidad y creencias

Darwin.y Los Dashavataras ‘ )
Fuente: Imagen creada con IA. Gemini. 23/01/2026

3. COMPLEMENTARIEDAD EVOLUTIVA:
NARRATIVAS PARALELAS EN CIENCIA Y
TRADICION

Una tercera posicion en el panorama
contempordneo argumenta que la ciencia y la
espiritualidad ofrecen narrativas
complementarias—y no necesariamente
contradictorias—sobre el origen, desarrollo vy
destino del cosmos y de la vida consciente. Esta
perspectiva de complementariedad evolutiva
encuentra una expresion  particularmente
elaborada en los escritos de Pawan Dhar, quien
explora sistematicamente los paralelos entre la
teoria de la evolucidén bioldgica y las narrativas
cosmolégicas de tradiciones espirituales como el
hinduismo.

DARWIN Y LOS DASHAVATARAS: CONVERGENCIAS
INSOSPECHADAS

16

El andlisis de Dhar se centra en el fascinante
paralelismo entre la secuencia evolutiva descrita
por la biologia moderna—desde los organismos
acudticos mas simples hasta los mamiferos
terrestres y finalmente el ser humano—y la
progresiéon de los Dashavataras, las diez
encarnaciones de Vishnu en la tradicién hindd.
Esta narrativa simbdlica comienza con Matsya (el
avatar pez), continda con Kurma (la tortuga),
Varaha (el jabali), Narasimha (el hombre-leén),
Vamana (el enano), Parashurama, Rama, Krishna,
Buddha, y culmina con Kalki (el avatar que esta

por venir). Para Dhar, esta secuencia no
representa  simplemente  una curiosidad
mitoldégica, sino una intuicion profunda—

expresada en lenguaje metaféorico—sobre el
patrén general del desarrollo evolutivo.

Lo que hace particularmente interesante

esta correspondencia es que sugiere una



concepcion de la evolucién como un proceso con
direccion y propdsito—una idea que la “biologia
mainstream” tiende a rechazar en favor de
explicaciones puramente mecanisticas basadas en
la variacién aleatoria y la seleccién natural. Sin
embargo, Dhar sefiala que ciertas corrientes
dentro del pensamiento evolutivo
contemporaneo—desde la teoria de sistemas
complejos hasta conceptos como la
autoorganizacién 'y la  emergencia—estdn
reintroduciendo nociones de direccionalidad que,
sin violar los principios darwinianos, reconocen
tendencias a largo plazo hacia una mayor
complejidad, integracién y conciencia.

LA EVOLUCION DE LA CONCIENCIA

La complementariedad evolutiva se
extiende mas alld de los paralelos biolégicos para
abarcar lo que podriamos llamar una "evolucién
de la conciencia". Diversas tradiciones

Ciencia, espiritualidad y creencias X

espirituales—desde el yoga y el tantra hasta el
misticismo cristiano y el budismo—describen
etapas o estadios en el desarrollo de la conciencia

humana hacia estados de mayor lucidez,
compasion y unidad. Estas descripciones
encuentran ecos intrigantes en modelos

psicolégicos contemporaneos como la “teoria del
desarrollo adulto” de Robert Kegan o “la espiral
dindmica” de Clare Graves, que postulan
transformaciones cualitativas en la estructura
misma de la cognicion y la identidad a lo largo de
la vida humana.

En el ambito de la fisica, Ia
complementariedad encuentra otra expresion en
el paralelismo entre conceptos centrales de la
mecanica cuantica—no-localidad, entanglement
(enlazamiento), el papel del observador—e
intuiciones de tradiciones contemplativas sobre la
interconexion  fundamental de todos los
fendmenos y la naturaleza participativa de la

17



N
>}<Ciencia, espiritualidad y creencias

conciencia en la construccién de la realidad.
Fritjof Capra, en su clasico "El Tao de la Fisica",
fue uno de los primeros en explorar
sistematicamente estas resonancias, sefialando
cémo la visidon del mundo que emerge de la fisica
moderna se parece menos al mecanismo
newtoniano que a las visiones holisticas del
misticismo oriental.

IMPLICACIONES PARA EL DESARROLLO HUMANO

Es crucial destacar que la
complementariedad evolutiva no propone una
identificacion  simplista  entre  conceptos
cientificos y espirituales, ni sugiere que las
tradiciones antiguas "anticiparon"
descubrimientos cientificos especificos. Mas bien,

argumenta que tanto la ciencia como |la
espiritualidad representan esfuerzos humanos
por comprender patrones profundos de Ia

realidad, utilizando diferentes metodologias y
lenguajes, pero apuntando hacia verdades
estructurales similares.

En el plano practico, esta perspectiva
sugiere que los desafios globales
contempordneos—desde la crisis ecoldgica hasta
el malestar psicolégico generalizado—requieren
de una evolucidon consciente que integre los
conocimientos cientificos mds avanzados con la
sabiduria acumulada por las tradiciones
espirituales. Tanto Dhar como otros proponentes
de esta visién ven el momento actual como un
punto de inflexién critico en el que la humanidad
debe dar el siguiente paso en su desarrollo
evolutivo—un paso que necesariamente involucra
tanto la transformacién tecnolégica como el
despertar espiritual.

4. LA INTEGRACION DIALOGICA: HACIA UNA
SINTESIS CREATIVA

La cuarta posicién en nuestra
argumentacién conceptual—Ila integracién
dialégica—representa el intento mds ambicioso
por establecer no simplemente una coexistencia
pacifica o un reconocimiento de
complementariedad, sino una relacién sinérgica y
mutuamente enriquecedora entre ciencia vy
espiritualidad. Los defensores de esta posicion,
entre los que se cuentan esta Thomas Bruhn y, en
cierta medida, el mismo Albert Einstein,

18

argumentan que ambos dominios no solo son
compatibles, sino que se necesitan
reciprocamente para ofrecer una vision completa
de la realidad y guiar el desarrollo humano hacia
direcciones saludables.

LA DISTINCION ENTRE PREGUNTAS POR EL "cOmo"
Y EL "PORQUE"

El fundamento epistemoldgico de Ia
integracion dialdgica reside en la distincion entre
diferentes tipos o niveles de pregunta. La ciencia
da respuesta a preguntas sobre mecanismos y
procesos—el "como" de las cosas—mientras la
espiritualidad se orienta hacia cuestiones de
significado, propdsito y valor—el "porqué" de la
existencia. En la famosa formulacién de Einstein:
"La ciencia sin religion estd coja; la religion sin
ciencia estd ciega". La cojera se refiere a la
incapacidad de la ciencia, por si sola, para
proporcionar orientacion ética o sentido
existencial; la ceguera, a la tendencia de Ia
religion dogmdtica a aferrarse a visiones del
mundo factualmente incorrectas.

LA PURIFICACION MUTUA

Una contribucion crucial de la perspectiva
dialégica es su insistencia en que ciencia vy
espiritualidad pueden ejercer una funcién de
purificacion mutua. Por un lado, el rigor
metodolégico y el escepticismo saludable de la
ciencia pueden ayudar a purificar la espiritualidad
de supersticiones, antropomorfismos simplistas y
afirmaciones factualmente infundadas. Por otro,
la profundidad contemplativa y la sabiduria ética
de las tradiciones espirituales pueden ayudar a
prevenir que la ciencia caiga en un reduccionismo
estéril o en una tecnocracia desprovista de
valores humanistas.

APLICACIONES PRACTICAS EN SOSTENIBILIDAD Y
SALUD

En el dmbito de la sostenibilidad—area de
especializacién de Thomas Bruhn—la integracién
dialégica revela su potencial practico de manera
especialmente clara. Bruhn argumenta que los
desafios ambientales globales no pueden
resolverse Unicamente mediante soluciones
tecnocraticas, por avanzadas que estas sean. La
crisis ecolégica es, en su raiz, una crisis de valores,
significado y relacion—dimensiones que han sido



tradicionalmente el dominio de la reflexién
espiritual. Conceptos como la interdependencia
fundamental de todos los seres, la gratitud hacia
los sistemas naturales que sostienen la vida o el
reconocimiento de limites ecoldgicos vy
necesidades de las generaciones futuras—todos
ellos presentes en diversas tradiciones
espirituales—pueden proporcionar el marco
motivacional y ético necesario para implementar
las soluciones técnicas que la ciencia ya ha
identificado.

La investigacién  contemporanea en
psicologia positiva y neurociencia afectiva ofrece
apoyo empirico para algunas de estas
afirmaciones. Estudios han demostrado, por
ejemplo, que prdcticas contemplativas como la
meditacién de compasidn pueden producir
cambios cerebrales mensurables—aumento en el
volumen de materia gris en regiones asociadas
con la empatia y la regulacion emocional—al
mismo tiempo que fomentan comportamientos
mas prosociales y ambientalmente responsables.
Estos hallazgos sugieren que el desarrollo
interior—tradicionalmente territorio de |Ia
espiritualidad—puede ser no solo compatible con
el bienestar colectivo y la sostenibilidad, sino un
ingrediente necesario para los mismos.

La integracion dialégica también encuentra
expresion en campos emergentes como la
medicina mente-cuerpo, donde intervenciones
basadas en mindfulness y otras practicas
contemplativas estan siendo incorporadas a
protocolos terapéuticos con resultados medibles
en términos de reduccion del estrés, mejora del
funcionamiento inmune y mayor resiliencia
psicoldgica. Lo significativo aqui es que estas
practicas—originadas en tradiciones
espirituales—no son simplemente toleradas
como complementos  "alternativos", sino
investigadas rigurosamente con metodologia
cientifica estdndar, generando asi un cuerpo de
evidencia que enriquece tanto la practica clinica
como nuestra comprensién fundamental de Ia
interconexién entre procesos mentales 'y
fisioldgicos.

5. EL “REALISMO CIENTiFICO” DE MARIO
BUNGE: UN MARCO INTEGRADOR

Para comprender en toda su profundidad el

Ciencia, espiritualidad y creencias ><

dialogo entre ciencia y espiritualidad, es esencial
situarlo dentro del marco del realismo cientifico
desarrollado por Mario Bunge. Este marco
filosofico proporciona las herramientas
conceptuales necesarias para navegar las
complejas aguas de este debate sin caer ni en el
reduccionismo simplista ni en el espiritualismo
acritico.

LOS PRINCIPIOS DEL “REALISMO CIENTiFICO”

El realismo cientifico de Bunge se sustenta
en varios principios fundamentales: la existencia
de una realidad independiente del observador, la
cognoscibilidad de dicha realidad a través de
métodos cientificos y la importancia de |la
sistematicidad y la contrastacion empirica en la
construccion del conocimiento. Desde esta
perspectiva, cualquier afirmacién sobre Ia
realidad—incluidas aquellas relacionadas con la
espiritualidad—debe someterse al escrutinio de la
evidencia y la coherencia légica.

Bunge distingue cuidadosamente entre
problemas cientificos genuinos—aquellos que
pueden formularse en términos precisos y son
susceptibles de contrastacion empirica—y
problemas metafisicos o pseudocientificos. Esta
distincion es crucial para entender su postura
frente a la espiritualidad: mientras que los
correlatos neurales de la experiencia espiritual
constituyen un legitimo objeto de investigacion
cientifica, las afirmaciones sobre entidades
sobrenaturales o trascendentes caen fuera del
dominio de la ciencia, al menos en la medida en
gue no son formuladas de manera contrastable.

EL  MATERIALISMO “EMERGENTISTA”

ALTERNATIVA

comMo

Frente al materialismo reduccionista que
considera la conciencia como un mero
epifendmeno de procesos fisicos, Bunge defiende
un materialismo “emergentista” que reconoce la
existencia de diferentes niveles de organizacién
de la materia, cada uno con propiedades
emergentes irreducibles. Desde esta perspectiva,
la conciencia emerge de la compleja organizacién
del sistema nervioso, pero no puede ser
completamente explicada en términos de sus
componentes neurales individuales.

Este marco permite entender por qué la
identificacion de "las neuronas de Dios" por parte

19



XCiencia, espiritualidad y creencias

de Golombek no agota la realidad de Ia
experiencia espiritual. Asi como las propiedades
del agua emergen de la combinaciéon de
hidrégeno y oxigeno, pero no pueden deducirse
completamente del estudio aislado de estos
elementos, la experiencia espiritual emerge de la
compleja interaccién de procesos neurales, pero
posee una cualidad irreductible que merece ser
estudiada en su propio nivel de organizacion.

LA CRITICA A LA PSEUDOCIENCIA Y LA RELIGION
DOGMATICA

Bunge fue un critico implacable de Ia
pseudociencia y de las afirmaciones religiosas que
pretenden tener estatus cientifico sin someterse
a los estandares de la metodologia cientifica. En
este sentido, su pensamiento converge con las
advertencias de Golombek sobre los peligros del
dogmatismo religioso. Sin embargo, a diferencia
de algunos reduccionistas radicales, Bunge
reconoce la legitimidad de investigar fendmenos
como la conciencia y la experiencia subjetiva,
siempre que se haga con rigor metodoldgico y
honestidad intelectual.

HACIA UN DIALOGO
“REALISMO CIENTIFICO”

FUNDAMENTADO EN €EL

Nuestro recorrido por las diferentes
posiciones en el didlogo entre ciencia vy
espiritualidad revela la riqueza y complejidad de
este campo de estudio. La neurociencia de la
religion desarrollada por Diego Golombek
representa una contribucion fundamental al
demostrar los sustratos biolégicos de la

20

experiencia espiritual, pero debe ser
complementada con marcos filoséficos mas
amplios como el “realismo cientifico” de Mario
Bunge para evitar caer en reduccionismos
simplistas.

La perspectiva de Golombek, leida a través
del lente del “emergentismo” de Bunge, nos
permite entender la espiritualidad como un
fendmeno natural que emerge de la compleja
organizacién del cerebro humano, sin por ello
reducir su significado o invalidar su importancia
en la experiencia humana. Al mismo tiempo, el
marco bungeano nos proporciona los criterios
necesarios para distinguir entre la investigacién
legitima de los fendmenos espirituales y las
afirmaciones pseudocientificas o dogmaticas.

La célebre exhortacion de Erwin Sedlmayr—
citada por Thomas Bruhn—a "nunca perder la
capacidad de cambiar de perspectiva y de mirar al
mismo sol de otra manera", captura la esencia de
la actitud mas prometedora hacia esta relacion
compleja. No se trata de elegir definitivamente
una posicidn sobre las otras, sino de cultivar la
capacidad de moverse entre diferentes marcos
interpretativos, reconociendo las perspectivas y
las limitaciones de cada uno.

El futuro de esta relacién milenaria
probablemente no residira en la victoria final de
una perspectiva sobre las demas, sino en nuestra
capacidad colectiva para sostener lo que Michael
Polanyi llamaba una "tensiéon creativa"—un
equilibrio dinamico entre diferentes formas de
conocimiento que, al mantenerse en didlogo,



generan comprensiones mas ricas y matizadas
que cualquiera de ellas podria producir por
separado.

En un mundo que enfrenta desafios
existenciales que son a la vez técnicos y éticos,
ecolégicos y espirituales, esta capacidad para
integrar multiples formas de conocimiento no es
un lujo académico, sino una necesidad practica.
La ciencia nos proporciona las herramientas para
comprender vy transformar el mundo; Ia
espiritualidad nos ayuda a recordar por qué
deberiamos hacerlo, hacia qué fines y con qué
reverencia hacia el misterio que permanece en el
corazon de la existencia.

El realismo cientifico de Bunge, en su
rechazo tanto del dogmatismo como del
escepticismo radical, nos ofrece un camino
intermedio—una via que reconoce la legitimidad
de la investigaciéon cientifica de los fendmenos
espirituales, sin por ello conceder validez
epistémica a afirmaciones no contrastables. En
este sentido, representa quizds la posicion mas
madura y prometedora para navegar las
complejas aguas del didlogo entre ciencia y
espiritualidad en el siglo XXI.

REFERENCIAS

Bruhn, T. (2025). Science and Spirituality: No
Reason to Fear One Another. Research
Institute for Sustainability. https://www.rifs
-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and
-spirituality-no-reason-fear-one-another

Bunge, M. (2010). Matter and Mind: A
Philosophical Inquiry. Springer.

Capra, F. (1975). The Tao of Physics: An
Exploration of the Parallels Between
Modern Physics and Eastern Mysticism.
Shambhala Publications.

Cereijido, M. (2024). De batas y sotanas: Algunos
pensamientos sobre ciencia y religion. ISBN.
979-8861433648

Cereijido, M. (2007). La ignorancia debida. Libros
del Zorzal.

Daros, W. R. (2002). Religién y ciencia en el
pensamiento de Albert Einstein. Invenio, 5
(8), 47-55.

Dawkins, R. (2006). The God Delusion. Bantam
Press.

Dennett, D. C.

(2006). *Breaking the Spell:

Ciencia, espiritualidad y creencias %

Religion as a Natural Phenomenon*. Viking

Penguin.
Dhar, P. (2012a, 21 de mayo). Science and
Spirituality.  *Nature India*. https://

doi.org/10.1038/nindia.2012.80

Dhar, P. (2012b, 28 de agosto). Science and
Spirituality: Explaining evolution. *Nature
India*. https://doi.org/10.1038/
nindia.2012.120

Dhar, P. (2012c, 15 de octubre). Science and
Spirituality: Soul searching. *Nature India*.
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148

Einstein, A. (1954). Ideas and Opinions. Crown
Publishers.

Golombek, D. (2018). Las neuronas de Dios: Una
neurociencia de la religion, la espiritualidad
y la luz al final del tunel. Siglo XXI Editores.

Kegan, R. (1982). The Evolving Self: Problem and
Process in Human Development. Harvard
University Press.

Noég, A. (2009). Out of Our Heads: Why You Are
Not Your Brain, and Other Lessons from the
Biology of Consciousness. Hill and Wang.

Polanyi, M. (1958). Personal Knowledge: Towards
a Post-Critical Philosophy. University of
Chicago Press.

¢ ‘L a ciencia nos
proporciona las

herramientas para
comprender y transformar el
mundo; la espiritualidad nos
ayuda a recordar por qué
deberiamos hacerlo, hacia
qué fines y con qué
reverencia hacia el misterio
que permanece en el corazon
de la existencia”

21


https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148

XBOLET[N en RED N° 29-2 Enero 2026

¢ ‘M aria Lionza constituia una
divinidad para los jirajaras,

representando en su imaginario a una
madre, agua, tierra y luna; al tiempo que
era una especie de Venus, muy querida
por los hombres y jovenes, quienes la
relacionaban con una serpiente o la
danta, cuya imagen inspiro al escultor
venezolano Alejandro Colina para
inmortalizar a la diosa madre montada
sobre ella: mitico culto que ya traspasa
nuestras fronteras”.

Gilberto Antolinez, 1947

L P Y b .

Representacion de a Lionza por'el.'esc It lai ‘ A na (1951)

Fuente: https://diarionoti S\Lenﬁé C o-content/uploads/2022/10/marialionza-1.jpg
- i A i

s
22



OPINION . INVESTIGACION

MARIA LIONZA

IDENTIDAD, PATRIMONIO Y CULTO

TRINO JOSE BARRETO ESCALONA *
VENEZUELA

Segdn Asael Mercado Maldonado vy
Alejandrina V. Herndndez Oliva (2010), el término
identidad se incorpord al campo de las ciencias
sociales a partir de las obras del psicoanalista
austriaco Erick Erickson, quien a mediados del
siglo XX empled el término ego-identidad en sus
estudios sobre los problemas que enfrentan los
adolescentes y las formas en que pueden superar
las crisis propias de su edad. Para este autor la
identidad, es un sentimiento de mismidad y
continuidad que experimenta un individuo en
cuanto tal, lo que se traduce en la percepcidén que
tiene el individuo de si mismo.

Pero para definir una identidad
necesariamente hay que introducirse en el
estudio de los procesos histdricos y esto requiere
clarificar el lugar desde el cual nos situamos, para
conocer de su formacién intersubjetiva, teniendo
en cuenta la comunicacion efectiva entre los
involucrados y como ha variado desde el
comienzo, ya que ese mundo no es de una sola
parte en particular, sino que es comun a todos, y
gue existen semejanzas y diferencias con quienes
se vinculan la mayoria de las relaciones sociales.

En esas interacciones de las relaciones
sociales, con el transcurrir del tiempo van
apareciendo figuras e hitos que cambian el

desarrollo de los acontecimientos y que
inexorablemente van a influir significativamente
en la conformacién de esa identidad. La funcién
gue desempeiian los personajes relevantes en los
relatos historicos, tanto en la tradicion oral como
la escrita.

Hablar de la identidad venezolana resulta
complejo, ya que abarca multiples dimensiones
histéricas, culturales, sociales vy politicas.
Partiendo que somos una mezcla de culturas muy
disimiles y muchas veces antagdnicas. Asi
tenemos la cultura aborigen mezclada con la
cultura europea y africana, en un mestizaje difuso
sin limites ni regulacion que se dio en tiempos de
la conquista y la colonizacién. A esto se le suma
las inmigraciones posteriores, que por ser una
tierra bendecida y de paz resulta muy acogedora
para desplazados, aventureros y cazadores de
fortuna. Todos estos aportes culturales han
forjado una identidad con un fuerte sentido de
pertenencia y nacionalismo, destacando la lucha
por la libertad y la soberania como ejes
histéricos.

La identidad también esta fuertemente
influenciada por el imaginario popular que posee
un potencial ontolégico, que orienta la capacidad
creadora de las comunidades y puede ofrecer
sentidos profundos a la experiencia de los
acontecimientos histéricos. Se tiene que
reconocer que el imaginario comunitario tiene

*|ngeniero Agronomo, Abogado, Especialista en Gestidon Judicial-UBV, Magister en Agronomia, Doctor en Estudios del
Desarrollo-UCV, Profesor Universitario y asesor independiente. Escritor. Correo-e: trinoba@gmail.com

23



XMaria Lionza: identidad, patrimonio y culto

una perspectiva muy potente para abordar
diferentes problematicas contemporaneas en las
que el papel de lo simbdlico y de las imagenes son
centrales y desde las cuales se hace posible
establecer conexiones con dimensiones mas
profundas de la historicidad y de las estructuras
culturales de nuestras sociedades.

El imaginario popular no cuenta con
reconocimiento en el pensamiento positivista y
las ciencias sociales clasicas, debido a la
hegemonia del racionalismo, que privilegian solo
aquellos fenédmenos facticos y observables. Esto
posiblemente se debe a que el imaginario se
sustenta en el conjunto de imagenes mentales y
visuales con el cual un individuo o una comunidad
organizan y expresan simbdlicamente sus valores
existenciales e histéricos y su interpretacién del
mundo.

Sin embargo, los imaginarios populares
representan los esquemas interpretativos de la
realidad que legitiman los pueblos, con una
narrativa que permite dar cuenta tanto de su
origen como de sus posibilidades de modificacién.
Asi tenemos que, aunque la historia escrita ubica
a Maria Lionza en la primera mitad del siglo XX, el
imaginario popular ubica el sustrato mas antiguo
del mito y el culto en torno a ella, echando sus
raices en las ricas cosmovisiones indigenas
jiraharas que dominaban la regiédn centro-
occidental antes de la conquista espafiola.

La tradicion de Maria Lionza es una
expresion del proceso de cambios 'y
transformaciones del vivir religioso del
venezolano, como de las tensiones sociales vy
politicas entre las diferentes clases y grupos
sociales. Al culto y al mito se asimilan las
concepciones y prdcticas indigenas y negras,
elementos del catolicismo, la masoneria, el
espiritismo y en menor medida otras fuentes,

24

como el gnosticismo, la cabala y el ocultismo. A
principios del siglo XX, la leyenda mitica y la
creencia tenian como nulcleo San Felipe y
Chivacoa, situado frente a la montafia de Maria
Lionza, el espacio sagrado vy sitio ceremonial mas
importante del pais (Daisy Barreto, 2024).

Maria Lionza es concebida con wuna
personalidad dual o de dobles atributos; una
entidad o diosa bondadosa a la que se le venera y
que es considerada por la gente como la
protectora de la naturaleza, de los animales, las
cosechas, y a la vez, es una fuerza o espiritu con la
que se establecen alianzas, que al no cumplirse
acarrean castigos y desgracias. La representacién
de Maria Lionza siempre esta vinculada a los
elementos de la naturaleza, como una energia
césmica procedente del universo que se basa en
la veneracion de las fuerzas de la naturaleza, de
los espiritus que habitan en los rios, cuevas y
montafas, que representa un conjunto de
atributos estrechamente relacionados con valores
hacia la conservacion del ambiente y la defensa
de la mujer como una unidad, en virtud de la
asociacion establecida por la figura de la tierra, la
madre y lo femenino (Trino Barreto, 2013).

Son diversas las historias que rodean la
mitica figura de Maria Lionza. Su sola mencion
remite a una parte importante de la tradicion oral



Maria Lionza: identidad, patrimonio y culto X

venezolana, que ha evolucionado desde tiempos
ancestrales hasta hoy: un culto sincrético con
rasgos de la cultura indigena, africana y europea.
Tras cientos de afios de existencia, muchos
coinciden en aseverar que el culto a esta mitica
figura se remonta a tiempos ancestrales, pues, se
fundamenta en rituales con que los indigenas
honraban a las fuerzas de la naturaleza en cuevas
y montafas. Una de las historias mdas conocidas
refiere que los indigenas de esta zona del pais
tenian como deidad a una figura femenina
llamada Yara, diosa de la naturaleza y del amor.
Incluso hay linglistas que sefalan que el vocablo
yaracauy, del cual proviene el nombre Yaracuy,
significa lugar de Yara (Haiman El Troudi, 2021).

Maria Lionza aflora como un mito entre los
aborigenes, luego se convierte en culto y luego
aparecen los ritos, como las transportaciones, las
velaciones, el Baile en Candela (designado este
ano 2025, por la Asamblea Nacional, como
patrimonio inmaterial de la nacion) y el Baile
sobre Vidrio, entre algunos de los ritos realizados
en devocion al culto.

Una mujer muy hermosa de silueta
encantadora que el imaginario popular la prendd
de espiritualidad y de magia. La consideraban
como la Diosa de la Naturaleza y del Amor. El
vocablo Yaracauy, que da origen al nombre del
estado, segun algunos linglistas significa «lugar
de Yara». De acuerdo a la descripcidon que los
indigenas hacian de ella, Yara era una mujer de
grandes ojos verdes y amplias caderas. Su cuerpo
despedia el olor de las orquideas, su lisa y larga
cabellera, que adornaba con tres flores detras de
las orejas, se extendia hasta su cintura (Haiman El
Troudi, 2021).

El culto a Maria Lionza se puede dividir en
tres etapas o fases, la primera antes de la llegada
de los invasores europeos, donde los pueblos
originarios concebian una deidad femenina
poderosa que reinaba en las montafas centro-
occidentales de Venezuela, donde se exaltaba a la
mujer por ser una sociedad matriarcal. Una
segunda etapa durante la conquista y la colonia,
donde los invasores, ademas de la dominacion
con las armas, utilizaron la evangelizacién como
estrategia de control, y fue asi como a la deidad
aborigen, casi es suplantada por la nueva religién
traida por los invasores, permaneciendo siempre

en el imaginario popular, donde esta vez la
hicieron acompafiar por dos representantes de
las razas involucradas en el proceso de
colonizacion, la africana en el personaje del negro
Felipe que representa la rebeldia, y el cacique
Guaicaipuro expresion de valentia, conformando
la triada denominada “Las Tres Potencia”, quizas
como sincretismo de “Las Tres Divinas Personas”.
La tercera etapa se da ya en el siglo XX, en el
proceso de colonialidad cultural, transformando
la deidad aborigen, donde le impusieron un
nombre espafiol, la vistieron con un ropaje
eurocéntrico, le cambiaron la corona de hojas y
flores por una corona y fue llamada Reyna.

En el siglo XX la identificacion de grupos
politicos y de la élite con la creencia y el culto de
Maria Lionza es un aspecto poco conocido vy
estudiado (Daisy Barreto. 2024). Sefala Gilberto
Antolinez en El Ciclo de los Dioses (1995), que
existid la sociedad secreta de Maria Lionza que
goz6 de gran poder y ejercid funciones coercitivas
gracias a su temible fama. En aspectos politicos
siempre han existido sectores a favor, por
creyentes o por defensores de la ancestralidad y
sectores en contra por influencias religiosas, el
enfrentamiento fue y sigue siendo duro, pero

Representacién de Yara (Maria Lionza) por el artista
venezolano Pedro Centeno Vallenilla. Mural “Venezuela”
Circulo Militar de Caracas. Fragmentos. (1956)

25



majestuosa, magnanima irradiando sus energias con la alegria de estar en su casa.
Foto: Trino Barreto

siempre bajo la sombra.

La influencia de las culturas religiosas
foraneas, necesitan una representacion tangible
del ente a adorar, no bastaba que el imaginario
concibiera a la deidad aborigen en la abstraccion
del pensamiento. Maria Lionza necesitaba ser
visualizada, un reto para cualquier artista, una
fémina que tuviera la delicadeza de la mujer
moderna europea, pero la fortaleza de la mujer
aborigen.

Como mensajero mistico, aparece el pintor
y escultor Alejandro Colina, nacido en Caracas a
principios de siglo, que con su obra inicia el
rescate de lo aborigen, y fue asi que en este
trajinar concibe, casi de forma divina, la escultura
de una deidad mestiza. Algunos dicen, que fue la
propia Maria Lionza quien, en un suefio, le indicé
como debia ser la escultura, que inicialmente iba
a ser una mujer de pie, con atuendos indigenas,

26

finalmente surgié de la mano del artista, aquella
mujer del imaginario popular, montada impudica
sobre el lomo de una danta, que es acompafiada
por una serpiente, alzando en sus manos una
pelvis femenina expresion de la fertilidad y el
matriarcado. La obra constituye una exaltacién
alegérica de la fuerza femenina de la raza
autdctona, con una apariencia fuerte expresada
por la musculatura sobresaliente que imprime un
aspecto tenso y robusto.

Maria Lionza de manos de Alejandro Colina
entré en la gran ciudad con su majestuosidad a
inundar de espiritualidad a los caraquenos, que se
encontraban distantes y ajenos de la magia de la
naturaleza in situ. No era una obra cualquiera,
queria representar un fenédmeno
biosociomisticocultural con una carga energética
sobrenatural, reminiscencia de lo indémito del
Jirahara.



Maria Lionza: identidad, patrimonio y culto ><

Con toda esa carga energética, no es de
extranar que esta escultura desde su origen, ha
estado envuelta en contradicciones que generan
conflictos politicos, patrimoniales, culturales y
religiosos. Mezcla de sentimientos, conflictos
espirituales y existenciales, deriva juridica, caos
académicos, entre otras circunstancias que han
ocasionado que en mas de una oportunidad la
estatua de la Reyna Maria Lionza, se vea envuelta
en esas extrafias voragines.

Lo que se vivié con el traslado de la obra de
Alejandro Colina a la montafia de Sorte, no es
diferente a los aconteceres previos. El egoismo
protagénico de los que les correspondia la
custodia del monumento, devino en un deterioro
acelerado e injustificado, que motivé la protesta
de maestro Manuel Rodriguez Cardenas
(compositor del vals “Morir es nacer”), en 1973,
cuando publicé en el diario El Universal un
articulo titulado: ¢Se derrumba Maria Lionza?,
esa situacién continud sin mayores reparos, con
una restauracién en el afo 1975.

En el 2004, la Reyna Sucumbié y lanzé la
mirada al cielo como suplicando ayuda. Desde esa
fecha los conflictos por el destino de la obra, no
cesaron. En algin momento, antes de la llegada
del proceso Bolivariano, hasta se pensd en
enviarla a un pais europeo, tal como lo hicieron
con la Piedra Abuela KUEKA. Lo que muchos no
entienden que esta obra estd cargada de muchas
energias y no se trata de una pieza cualquiera.
Por alguna razon espiritual o magica ella rige sus
destinos, no permitié que la llevaran fuera del
pais y salio de ese galpon de la UCV, donde la
tenian secuestrada casi durante 20 afios, y salid
sin que nadie la viera, sin que nadie la notara,
porque queria regresar a su montafia sagrada.

CONSIDERACION FINAL

En Maria Lionza se consigue la convergencia
de las categorias Identidad, Patrimonio y Culto
porque otorga sentido renovados a los simbolos
vivos de nuestra ancestralidad y devenir histdrico.
Desde ella se puede estructurar ese caracter
identitario y patrimonial que revela un escenario
biosociocultural mas alld de los meros
procedimientos cientificos, hallazgos
arqueoldgicos, interpretaciones fundamentalistas
o ideas religiosas.

Maria Lionza a través del imaginario popular
ha influido de alguna manera con la identidad del
venezolano. Por otra parte, la obra artistica
emanada de las manos de Alejandro Colina vy
algunos de los ritos alegodricos al culto, han sido
declarados Patrimonio de la Nacidn. Y finalmente
el Culto o veneracién a la Reyna Maria Lionza, hoy
por hoy es respetado como actividad religiosa,
por encima de las afrentas de otras religiones
tradicionales.

REFERENCIAS

Antolinez, Gilberto (1947). Maria de la Onza:
Folklore de occidente. Revista Universitaria.
Caracas, Venezuela.

Antolinez, Gilberto. (1995). Los ciclos de los
dioses. Folklore y mitologia del Centro-
Occidente de Venezuela. Obras. Vol. |I.
Orlando Barreto (Comp.). San Felipe: La
Oruga Luminosa.

Barreto, Daisy (2024). Maria Lionza. Divinidad sin
fronteras. Caracas: Fundacién Editorial El
Perro y La Rana.

Barreto, Trino (2013). Maria Lionza, la primera
conservacionista de Venezuela. https://
cronistasanfelipe.wordpress.com/2013/10/
15/maria-lionza-la-primera-
conservacionista-de-venezuela/#more-456

Barreto, Trino (2025). Maria Lionza en el
imaginario de las luchas populares. En
Publicaciéon de la Catedra de Indigenismo
Americano "Gilberto Antolinez" Ciaga. En
imprenta.

El Troudi, Haiman (2021). Maria Lionza y sus
historias en la tradicion oral. Destacadas, Lo
Afirmativo Venezolano, Patrimonio. https://
haimaneltroudi.com/categoria/lo-
afirmativo-venezolano/

Mercado Maldonado, Asael y Alejandrina V.
Hernandez Oliva (2010). El proceso de
construcciéon de la identidad colectiva.
Convergencia, Revista de Ciencias Sociales,
num. 53, Universidad Auténoma del Estado
de México

Rodriguez Cardenas, Manuel (1973). ¢Se
derrumba Maria Lionza? Diario El Universal.
Lunes 12 de febrero de 1973.

27


https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/
https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/
https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/

XBOLETI'N en RED N° 29-2 Enero 2026

-

gk
Imagen del Cristo del Buen Viaje de Pampatar. Detalle
Fuente: https://encrypted-tbn0.gstatic.com/images?q=tbn:ANd9GcQNLGCEUpUKtZKLLKFqlxidwg4ro2YiOXeMIw&s

28



CRONICA . HISTORIA

CRISTO DE
NAVEGANTES
Y PESCADORES

ELIAIRA RODRIGUEZ *
VENEZUELA

Durante los siglos XVI y XVII, el oriente
venezolano fue testigo de una de las empresas
econdmicas mas intensas y peligrosas del imperio
espafiol en el Caribe: la extraccidon y comercio de
perlas. La ruta de las perlas articulaba un circuito
donde la riqueza extraida de los ostrales de las
islas de Margarita, Coche y Cubagua, era
consolidada y embarcada hacia Espafa y otras
partes del imperio europeo.

En el corazon de este trafico maritimo se
encontraba la bahia de Pampatar, en la costa
sureste de la Isla de Margarita. Su puerto,
resguardado naturalmente, se convirtid en un
enclave estratégico donde convergian las
esperanzas de fortuna y los temores de Ia
travesia. Embarcaciones de diversos calados —
desde pequeiias lanchas de buzos hasta naos de
alto bordo— poblaban su rada, cargando en sus
bodegas el "oro blanco" que financiaba aventuras
y coronaba ambiciones en la lejana Europa.
Oviedo dijo: “de entre los puertos de Margarita se
distingue Pampatar” (Alcedo, 1788, p. 352). Esta
preferencia arranca desde los mismos dias de la
fundacion de poblaciones espanolas en la

Paraguachoa de los nativos. El ingeniero Juan
Betin sefala su extensiéon: “Mompatare que es el
principal surgidero de la isla (...) Mompatare tiene
de longitud hasta el morro de puerto moreno, tres
mil pasos algo mas o menos, y de ancho,
seiscientos pasos” (Heraclio, 1959, p. 103).

El 13 de marzo de 1620, el Rey Felipe Il
manda a establecer un solo puerto en La
Margarita. Es el de Mompatare, que tiene su
fortin, refiriéndose al Fortin de La Caranta,
precisando que: “en este deben surgir los Navios
al amparo de la artilleria (...) que no los consienta
surgir en otro, y que alli carguen y descarguen,
con graves penas, que les impongan lo contrario
haciendo” (Heraclio, 1959, p. 108, 109). Tanta
riqueza concentrada en un solo puerto no pasé
desapercibida. Convertido en un blanco para
piratas y potencias rivales, Pampatar necesitaria
pronto mas que un fortin.

Transcurren los afios y se impone en el
principal puerto de la Isla, la construccién de una
fortaleza apropiada. El ingeniero Betin elabora los
planos y en 1662 se da comienzo a la
construccion del Castillo de San Carlos Borromeo.
A su accion quedan ahora sometidos los ataques
de la pirateria. Ya no es una plaza con la escasa
efectividad de los cafiones del Fortin de La

*Investigadora de la Fundacién IDEA, Licenciada en Biologia Marina (UDO), M.Sc. en Estudios Ecoldgicos y Gestion
Ambiental (UMA), M.Sc. en Energias Renovables y Sostenibilidad Energética (IIEGDH).

Correo: eliaira@gmail.com

29



XCristo de Navegantes y Pescadores

Salida del Cristo del Buen Viaje en el umbral de la Capilla de Pampatar

Fuente: https://encrypted-tbn0.gstatic.com/images?q=tbn:ANd9GcT6Le UAMgGFiEiv8BMaZXSInJIN_HfYOdtDCDg&s

Caranta, sino mejor artillada y dispuesta a cobrar
caro la intentona de cualquier aventurero
(Heraclio, 1959, p. 109).

En el afio 1748, se construyd la iglesia de
Pampatar frente al Castillo, con su puerta
principal hacia él, segun tradicidon “para que los
soldados pudiesen ver la celebracion de los oficios
divinos desde sus puestos de guardia”. Se
construyd con buenos materiales. Sus bases con
piedras de los cerros vecinos: “cuya obra se ha
hecho y hard a expensas de la limosna con que
contribuyen los bienhechores” (Rosa, 1984, p. 6).

Esta nueva arquitectura devota, sin
embargo, se erigia sobre una identidad mucho
mas antigua, grabada en el propio nombre del
lugar. Pampatar es una voz guaiqueri que significa
"pueblo de sal". Este topdnimo ancestral revela la
relacion primigenia de sus habitantes originarios
con el mar, no solo como fuente de alimento, sino
como elemento  fundamental para la
conservacion, el comercio y la vida misma.
Cuando los espafioles superpusieron la economia
perlera sobre este territorio, el "pueblo de sal" se

30

convirtié también en el puerto de la perla, pero la
dependencia vital del elemento marino
permanecid incélume, incluso intensificada.

Sin embargo, Pampatar no era solo un
punto logistico, era el escenario vital de una
comunidad cuya existencia estaba suspendida
entre la bonanza y el naufragio, entre la riqueza
del fondo marino y la furia impredecible de la
mar. En medio de esta economia de riesgo
extremo, emergid uno de los patrimonios
espirituales mas significativos y perdurables del
estado Nueva Esparta: la devocion al Cristo del
Buen Viaje.

La llegada de esta imagen a la costa de
Pampatar estd envuelta en la bruma legendaria
gue caracteriza a los grandes patrimonios
devocionales. La tradicién oral, transmitida por
generaciones, cuenta como llegd esta imagen al
“pueblo de sal”. Rosauro Rosa Acosta recoge esta
maravillosa historia en su libro La Iglesia del
Santisimo Cristo del Buen Viaje (1984):

Entonces el pueblo comenzaba a crecer.
Como asustados, en la orilla de la extensa



Cristo de Navegantes y Pescadores X

Procesion en honor al Cristo del Buen Viaje por las calles del pueblo margaritefio de Pampatar
Fuente: https://radio.otilca.org/wp-content/uploads/2025/05/cbvdp.jpg

playa, se levantaban a poca altura los
ranchos temerosos de perder las palmas de
sus techos bajo las rafagas de los vientos
gue vienen de la ardiente salina. Frente a
los ranchos se varaban las canoas al
atardecer después de las labores de la
pesca. Mas arriba apuntaban las pocas
casas de las familias espafiolas. Por los
lados de La Caranta ya los abrojos prendian
sus flores amarillas sobre las ruinas del
Fuerte Santiago. Hacia el Poniente, la
pequeia iglesia izaba al cielo su cruz. Y
frente al templo, el castillo, frescos todavia
sus muros, sefalaba al mar sus pesados
cafones y las sombras erguidas de sus
pocos soldados. El pueblo, a veces, se
recogia de temor ante la presencia de
enormes barcos, que en varias ocasiones
sembraron en sus playas la desolaciéon y la
angustia.

En general, la vida se desenvolvia en paz.
Abundante la pesca. De los campos
cercanos o de la ciudad, ubicada a escasas
leguas, venian los frutos y las carnes.

Y hasta alla se iba a buscar el agua limpia y
fresca cuando el verano resecaba las
quebradas y los pozos cercanos. Pero un dia
(...) el recuerdo ha traspasados siglos (...) el
cielo empezé a tronar insistentemente. Los
reldmpagos —dorados sables— cruzaban el
espacio; y el viento, como loco, gritando,
recorria el poblado de punta a punta.

Dicen que las manos del viento arrancaron
repiques a las campanas de la iglesia vy
abrieron sus portones de par en par. La
gente abandond sus viviendas y corrié a la
casa de Dios a orar para que calmase la
tormenta.

Entonces, un hermoso velero —bergantin o
goleta— entr6 a la rada para buscar
refugio. Tan pronto se largaron las anclas y
se recogiod el velamen con largo alarido de
los motones, el viento pard su loca carrera,
los reldmpagos apagaron sus zigzagueantes
luces y los truenos callaron sus voces
estentoéreas.

Bajé a tierra el Capitan y dio parte a las

31



XCristo de Navegantes y Pescadores

autoridades de su arribo forzoso. Conté que
llevaba semanas de navegacién angustiosa
por la furia de los vientos desde su salida de
Espaifa con destino a Santo Domingo vy
habia tenido que desviarse de la ruta para
salvar el barco. Manifestd6 que su
cargamento era —entre otras cosas— una
caja contentiva de una imagen sagrada; que
pasado el mal tiempo y después de reparar
averias continuaria su viaje.

Hora después levaba anclas y a escasos
minutos de navegacidn arrecio la tempestad
y regres6 al puerto. Las autoridades
dispusieron que la caja contentiva de la
sagrada imagen fuese llevada al templo.
Abierto alli el cofre, el pueblo pudo admirar
la hermosa escultura del Cristo, que desde
ese instante bautiz6 como “El Cristo del
Buen Viaje”. Zarpd la nave sobre un mar
tranquilo y fue feliz la navegacion hasta
Santo Domingo.

Cuentan, asimismo, que meses mas tarde
otro buque trajo el encargo de reembarcar

Cofrades y devotos
Fuente: 1G @humacevedo Foto: Humberto Acevedo Narvaez (2024)

32

la sagrada escultura, pero cuando se
disponia el traslado bajo el dolor de todo el
vecindario, los brazos de la cruz no pudieron
pasar las puertas del templo.

Tal situacion se comprendid6 como un
mandato divino y el Cristo fue colocado
nuevamente en el altar y alli quedd para
siempre.

Desde entonces es el Excelso Patrono de
Pampatar. A él se encomienda nuestro
pueblo al partir a las faenas del mar, y en
todas sus vicisitudes y en todas sus
angustias busca en él consuelo (pp. 90-92).

Se cuenta que, en una ocasion posterior:
una tormenta de excepcional violencia se
desat6 en la bahia, amenazando con
destrozar contra los acantilados y la costa a
las embarcaciones alli refugiadas, muchas
de ellas cargadas con el preciado fruto de la
pesca de perlas. La desesperacion se
apoderé de la poblaciéon. Fue entonces
cuando, impulsados por una fe colectiva, los
pobladores decidieron realizar un acto ritual




extraordinario: desembarcaron la imagen
desde su capilla y la llevaron en procesién
de rogativa hasta la misma orilla del mar. Al
colocar al Cristo frente a las aguas
embravecidas, la tormenta se aplacé.

Este relato es la piedra angular de la
devocién. Transforma al Cristo de un objeto de
veneracién pasiva en un actor ritual. El mensaje
era claro: la presencia fisica del simbolo sagrado,
llevada al epicentro de la crisis, tenia el poder de
modificar las fuerzas de la naturaleza. Cada "buen
viaje" implorado a partir de entonces dejo de ser
una metafora piadosa para adquirir un significado
literal y vital: el retorno seguro del pescador, la
llegada a puerto del barco perlero, la integridad
de la carga que sustentaba la economia local.

Esta leyenda fundacional no quedd en el
pasado. Cada 3 de mayo, Pampatar hace un alto
en sus quehaceres y le tributa solemnes
festividades al Cristo del Buen Viaje, a El viejo,
como es también llamado por carifio.

La eleccion de esta fecha teje lo celestial
con lo maritimo. Esta fecha, que en el calendario

Cristo de Navegantes y Pescadores X

liturgico catdlico celebra la Santa Cruz, conecta la
devocién local con una fiesta universal de la
cristiandad. Pero en Pampatar, la cruz adquiere
una significaciéon concreta y vital. Para una
comunidad de navegantes, la cruz no es solo un
simbolo de redencién, sino también de
orientacion.

En el hemisferio sur, la Cruz del Sur es la
constelacidon-guia por excelencia, el faro celeste
gue ha dirigido a generaciones de marineros en la
inmensidad del océano. Asi, el Cristo del Buen
Viaje, celebrado el Dia de la Santa Cruz, se erige
como el punto de unidn entre la Cruz del Gdlgota
y la Cruz del firmamento: una encarna la salvacién
del alma y la otra, la salvacién del cuerpo en la
travesia.

La procesidon maritima del 3 de mayo puede
leerse, entonces, como un ritual de
correspondencia: asi como la Cruz del Sur guia a
los barcos en la noche, la Cruz de Cristo —en su
advocacion de Buen Viaje— guia y protege los
destinos de quienes se hacen a la mar. Esta
asociacién, arraigada en el calendario festivo,

Procesidon marina con una réplica de la imagen del Cristo del Buen Viaje
Fuente: |G @arleofl Foto: Frank Arleo (2023)



><Cristo de Navegantes y Pescadores

muestra como el patrimonio espiritual mas
arraigado es aquel que logra encarnar las
metaforas mads profundas de la existencia de un
pueblo: para Pampatar, la fe, la orientacién vy el
retorno seguro son, en esencia, una misma cosa.

Esta dimensidn practica y vital de la fe se
perpetla y se renueva cada afio en la celebracién
solemne en honor al Cristo del Buen Viaje. Esta
fiesta anual es la manifestacion mas elocuente del
patrimonio inmaterial vivo asociado a la imagen y
constituye un complejo ritual que actualiza el
pacto entre la comunidad y su protector.

Los preparativos de la celebracién
comienzan con un novenario: nueve dias de
oraciones, misas y reflexiones que van generando
una expectativa espiritual y social creciente. En el
dia central, la imagen es bajada con solemnidad
de su altar y colocada sobre unas andas
procesionales ricamente adornadas con flores. La
procesion es el acto cumbre y de mayor carga
simbdlica. Una multitud compuesta por
pescadores, sus familias, devotos histdricos,
autoridades eclesiasticas y civiles, y visitantes,
acompafian al Cristo en su recorrido.

De manera profundamente significativa, el
trayecto se dirige hacia el muelle de Pampatar.
Este destino recrea de manera simbélica, afio tras
afio, aquel gesto legendario del desembarco
salvador. Al llegar al muelle, frente a Ila
inmensidad del Caribe, se realiza una bendicion
especial de las aguas y de las embarcaciones. Este
es un momento de gran emotividad, donde los
pescadores hacen sonar las sirenas de sus botes,
se lanzan fuegos artificiales, se lanzan flores al
mar y la multitud prorrumpe en aplausos y
canticos. La imagen es embarcada para realizar
una procesién por la bahia, pasando frente al
Castillo de San Carlos Borromeo y bendiciendo
desde el agua a todo el pueblo y a las
embarcaciones.

Tras la procesion, una misa solemne llena la
iglesia hasta los limites de su capacidad. La
dimension religiosa se entrelaza con
manifestaciones del patrimonio cultural popular,
que incluyen ferias con comida tipica
margaritefa, venta de artesanias y
presentaciones de polos y galerones, géneros
musicales tradicionales de la isla que narran

34

historias de amor, pesca y fe. Es un ritual de
afirmacién identitaria que demuestra, de manera
tangible, que el patrimonio espiritual del Cristo no
es una reliquia confinada al pasado, sino una
fuerza viva que late en el corazén de Pampatar,
adaptdndose a los nuevos tiempos, pero
manteniendo su esencia protectora frente a un
mar que, aunque hoy se navegue con mejores
instrumentos, sigue siendo impredecible vy
demandante para el pescador artesanal.

La Iglesia de Pampatar, donde se encuentra
el Cristo del Buen Viaje, es en si misma un
patrimonio material, es una construccién sélida y
austera. Sus muros son gruesos y su aspecto de
fortaleza reflejan el contexto histérico en que fue
erigida, una época de frecuentes ataques de
piratas y corsarios que asolaban las costas del
Caribe en busca de los tesoros que por alli
transitaban.

La iglesia no solo era casa de Dios, sino
también refugio para la poblacidn. En su interior,
mas alld de la imagen principal, se custodia un
patrimonio mueble que amplia y complejiza la
narrativa espiritual del lugar. Destacan dos piezas
de especial relevancia. La primera es la pila
bautismal de piedra. Frente a esta pila han sido
bautizadas generaciones de hombres de mar. La
segunda pieza, es la pintura de Las Animas del
Purgatorio (Janeth, 2005, p. 193). Esta obra, que
pertenece a la iconografia barroca colonial,
representa a las almas en pena del Purgatorio,
implorando la intercesion de los vivos a través de
oraciones y misas para alcanzar el cielo. Esta
pintura es atribuida al artista Juan Pedro Lopez
(1724-1787), abuelo de nuestro humanista,
jurista, poeta, filélogo, diplomatico y educador
venezolano Andrés Bello.

Para una comunidad donde la muerte por
naufragio, accidente de buceo o enfermedad
durante la travesia era una posibilidad latente y
frecuente, el miedo no era solo a la muerte fisica,
sino a la muerte sin salvacién: sin los ultimos
sacramentos, sin sepultura cristiana, con el
cuerpo perdido en el abismo. El culto a las Animas
del Purgatorio respondia a este terror metafisico,
ofreciendo un camino de esperanza y de accién a
través de las oraciones y las misas ofrecidas,
donde los vivos podian aliviar el sufrimiento de
sus seres queridos fallecidos y ayudarlos a



alcanzar la gloria.

La espiritualidad encarnada en el Cristo del
Buen Viaje y todo el contexto devocional que lo
rodea encuentra semejanza en un arquetipo
narrativo universal: el relato biblico del profeta
Jonds. La analogia ilumina la ldgica psicoldgica y
comunitaria que subyace a esta fe marinera. En
ambos casos, el mar se erige como el escenario
primordial de la crisis, el espacio donde se juega
el destino de los personajes. La tormenta
representa la amenaza colectiva, la fuerza cadtica
de la naturaleza que pone en jaque la
supervivencia del grupo. Pero es en el gesto
propiciatorio donde reside el nicleo mas potente
de la analogia. En el Libro de Jonas, la tripulacién
de la nave, tras echar suertes y descubrir que la
tormenta es consecuencia de la huida del profeta,
decide arrojarlo al mar: "Y tomaron a Jonds y lo
echaron al mar; y el mar se aquietd de su
furor" (Jonas 1:15). En la leyenda de Pampatar, la
comunidad, enfrentada a la furia del mar, decide
desembarcar al Cristo y llevarlo a la orilla. En
ambos relatos, la solucién a la crisis implica una
accion ritual comunitaria que recae sobre un ser
con una carga simbdlica maxima (el profeta
desobediente, la imagen sagrada), con el objetivo
explicito de aplacar la ira del mar. Es el sacrificio o
la ofrenda de lo valioso para salvar al colectivo.

El Cristo del Buen Viaje es un patrimonio
espiritual vivo porque responde a una necesidad
humana perenne, la de sentirse acompafiado y
protegido al enfrentar lo desconocido: “El Viejo es
el primero en subir a la nao y también se le hace
entrega de su parte al terminar la faena”, dicen
los pescadores artesanales. Y es que el Cristo
gano en el trabajo, porque estuvo a su lado a la
hora de calar el cardumen y fue consejero y guia
en todas sus actividades. Cuentan, ademas, que,
en las fechas cercanas a las festividades del Santo
Patrono, es cuando las mejores pescas se
obtienen, “para que no falte nada en la
celebracion”. Al Viejo se le entregan también los
milagros que el hizo en sanar pronto una herida,
en curar a un enfermo ya cercano a la muerte, en
librar la piragua del naufragio o de proteger a los
qgue en horas de tempestades andan por los
caminos de la mar.

El patrimonio espiritual no existe aislado,
sino en didlogo con otras formas de patrimonio

N
Cristo de Navegantes y Pescadores ><

(militar, arquitectdnico, natural), conformando un
paisaje cultural total que explica la experiencia
histérica de una comunidad. La celebracién anual
del Cristo del Buen Viaje confirma que el
verdadero patrimonio es aquel que se vive, se
navega y se celebra, manteniendo viva la
promesa de un buen viaje para todos los hijos de
ese pueblo cuya esencia salobre, sigue escrita en
su nombre y celebrada en su fecha mas
importante.

El peregrino que hoy visita Pampatar
contempla un didlogo silencioso entre dos
gigantes de piedra. Por un lado, el Castillo de San
Carlos Borromeo, mudo testigo de estrategias
militares y del ruido de los caifones. Por el otro, la
iglesia del Cristo del Buen Viaje, recipiente de
plegarias silenciosas y promesas susurradas.
Juntos, forman un conjunto patrimonial Unico
donde lo castrense y lo sacro, lo temporal y lo
eterno, se entrelazan para contar la historia
completa de una comunidad que necesité tanto
de cafiones y murallas como de milagros.

REFERENCIAS

Alcedo, A. de. (1788). Diccionario geografico-
histérico de las Indias Occidentales o
América (Tomo |lll). Imprenta de Benito
Cano. (Obra original publicada 1786-1789).

Libro de Jonas. (s.f.). La Santa Biblia. Version
Reina-Valera. Revision 1960. Editorial
UNILIT.

Narvaez Alfonzo, Heraclio (1959). El Pueblo de la
Sal. El Paraiso del Caribe. lera-Edicion.
Rodriguez, Janeth (2005). El purgatorio en la
pintura barroca venezolana: iconografia y
discurso. Escritos en arte, estética y cultura.

Il Etapa, N2 21-22. Caracas. 189-208.

Rosa Acosta, Rosauro (1984). La Iglesia de
Santisimo Cristo del Buen Viaje. Pampatar,
estado Nueva Esparta.

\

%
3

¥ ‘N
Mk

35



%BOLETI'N en RED N° 29-2 Enero 2026

DE LA CRUZ DE
MAYO

TRADICION Y FE DE LOS
SALVEROS DEL CERRO DE LA CRUZ DE CARORA

Luls EDUARDO CORTES RIERA *
VENEZUELA

—ere T2 R
Capilla del Cerro de la Cruz en Carora, esmjo Lgtq., o \.‘ " Sl - ‘;IA""_,' o

AL S
Cortesia: @salverosalacruzdecarora - ,\.& o sws:%:

Y
. P

36



PATRIMONIO CULTURAL DE VENEZUELA

EI simbolismo de la montafia es

multiple. Significa elevacién y cercania al Cielo. Es
el encuentro del cielo y la tierra. Todos los lugares
del mundo tienen su montafia sagrada, un medio
de entrar en relacion con la divinidad. Una
elevacién espiritual, una via que conduce al cielo
y proporciona proteccidon. La tradicién biblica
contiene muchas alusiones a lugares elevados,
montaias psico-cdsmicas: Sinai, Gdlgota, Sidn.

En el cristianismo la Cruz significa la
muerte redentora de Dios, la identificacion con
los sufrimientos de Cristo. La lIglesia Catdlica
recuerda el 3 de mayo como el momento en que
Santa Elena realiza el hallazgo del madero donde
muere Cristo.

En la tradicidn popular, el velorio a este
simbolo es uno de los mas importantes del
calendario de fiestas tradicionales y se realiza en
el solsticio de verano en Venezuela. Se vincula a la
tierra, las lluvias, el inicio de la primavera, la vida,
la fertilidad y el nacimiento. Mayo es mes de la
Cruz, de las flores y de la Virgen. Por ello, la Cruz
se adorna y se viste con ramas y flores. Musica,
poesia, bebida de cocui, se mastica chimd vy
devocién popular rodea a la Cruz en reuniones
nocturnas hasta el amanecer.

Musicalmente, la mayor importancia en el

CRONICA - HISTORIA

“Velorio de la Cruz” lo tienen los tonos, cantos
polifénicos que se ejecutan a tres voces. Los
tonos es su expresion mas importante: tonos de
pasion, tonos de Maria, tonos de juguete, cantos
que incluyen el Rosario recitado o cantado. La
estructura bdsicamente simple de un “Velorio de
la Cruz de Mayo”, lo hizo un elemento de cultura
no material facilmente repetible en escenarios no
tradicionales, centros sociales y clubes, amén de
la significacion del elemento cristiano mismo.

En la antigua ciudad de San Juan Bautista
del Portillo de Carora fundada en 1569, la Salve a
la Cruz se realiza desde hace tres siglos en la
capilla del Cerro de la Cruz, construida al noroeste
de la ciudad a 450 metros de altura por el padre
Antonio de Hoces entre 1699 y 1730.

En junio, durante el solsticio de verano, se
realiza la “Bajada de San Antonio de Padua”,
santo de los pobres y de los negros esclavos,
hasta el Hospital San Antonio, institucion fundada
en 1904 por los reverendos Lisimaco Gutiérrez y
Carlos Zubillaga, sacerdotes precursores de la
Teologia de la Liberacién latinoamericana.

La Asociacion Civil Salveros de la Cruz desde
el afio 2014, protege y promueve la Capilla del
Cerro de La Cruz, de cuyo madero se extraen
astillas que agregadas a alguna bebida tienen
caracter de milagro curatorio.

Todo el afo se escenifican en ese
privilegiado lugar recorridos a los quince
viacrucis, bailes del tamunangue o sones de
negro, elevacién de papagayos, juegos de
trompos y metras, observatorio del sol de los
venados y novenas.

En septiembre se celebra la fundacién de
Carora, la virgen Divina Pastora, patrona de los
larenses, se instala alli, se le rinde culto a la
estatua pedestre de Cecilio “Chio” Zubillaga
Perera (1887-1948), fundador y promotor de la
cultura popular y claro antecedente de la Teologia
de la Liberaciéon en estas tierras del semiarido
occidental larense venezolano.

Esta magnifica Asociacion Civil, que ha
recibido apoyo entusiasta del Obispo de la
Didcesis de Carora, Carlos Curiel, se ha propuesto

*Doctor en Historia-USM, Docente con cinco niveles de ensefianza, Cronista Oficial del Municipio Torres desde el afio 2008.
Casado con la Dra. Raiza Mujica y padre de tres hijos. Correo-e: cronistadecarora@gmail.com

37



XSalveros de la Cruz de Mayo de Carora

trasmitir a las generaciones de relevo el “Velorio
de la Cruz de Mayo”, pues sus ejecutores del
presente tienen avanzada edad y desean lograr la
declaratoria del Cerro de la Cruz, como Zona de
Interés Cultural por parte del Instituto de
Patrimonio Cultural Venezolano. Seria la primera
en el Estado Lara.

“El Velorio de la Cruz” es una auténtica
semiodsfera de sentido, tal como lo entendid el
semidlogo soviético Yuri Lotman. De igual
manera, destacamos un complejo cultural
extraordinario como “El Tamunangue” que no
debemos dejar perder, pues es uno de los cédigos
culturales que le dan sentido a la personalidad de
los pueblos del semidrido larense venezolano y
gue nos protege de la banalidad y simpleza del
pensamiento  Unico de la  globalizaciéon
tecnocapitalista.

Maegtros:‘

Cortesia:

zdecarora l

38

1 l a Salve esta estructurada

de la siguiente manera:
primera es "La Salve" como saludo a la
Virgen Maria, la segunda es "La
Anunciacion de Maria", un dngel
anuncia el nacimiento de Jesus. Salve,
llena de gracia El Sefior estd contigo, y la
tercera "Las Alabazas y Gracias"
Glorificar a Dios, respeto y amor, con
cdnticos que denotan la alegria del
pueblo. le cantamos a la Santa Cruz, a la
Divina Pastora, al Divino Nino, José
Gregorio Herndndez, San Rafael, San
Gabriel, San Antonio de Padua, la Virgen
del Carmen, Santa Barbara, San Isidro
Labrador y al Santo de cada Devocion”.

Salveros del Cerro l:le la Crlhz de Carora, nos transmiten conocimientos y valores culturales




Salveros de la Cruz de Mayo de Carora

| Salve a la Cruz. Altares, ofrendas y promesas.
‘ Cortesia: @salverosalacruzdecarora




S ’
}(BOLETIN en RED N° 29-2 Enero 2026
X U




OPINION . INVESTIGACION

COSMOVISION ANCESTRAL
Y LA MATERNIDAD
COSMICA

JESUS MUJICA ROJAS *
VENEZUELA

“¢Un refugio? ¢Una
barriga?

¢Un abrigo para esconderte
cuando

te ahoga la lluvia,

o te parte el frio, o te
voltea el viento?

¢Tenemos un espléndido
pasado por delante?

Para los navegantes con ganas de viento,
la memoria es un puerto de partida”

Eduardo Galeano
“Las palabras andantes” (1993)

INICIO COsmico

En este continente que los pueblos
originarios llamaron en tiempos milenarios Abya
Yala, hoy América, existen evidencias que llegan a
nuestros oidos a través de antiguos testimonios
gue demuestran las formas de explicar lo
incomprensible a través de mitos, cuentos y
leyendas. Nuestra especie humana los pensé con
palabras y los expresd con imagenes plasmadas
en petroglifos y pinturas rupestres, en Ia
ceramica, el tejido y la cesteria, con simbolos
sintetizd la palabra-pensamiento perpetuando y
recredndola de generacién en generacion.

De esta manera, nos llegan hasta este
tiempo contemporaneo las diversas versiones
sobre la creacién de la vida que nuestros
antepasados fueron construyendo y conformando
como un patrimonio colectivo, amado, con fuerza
teldrica y espiritualidad, los cuales sirven de

alimento a la cultura colectiva del cuidado
ejercida por todas y todos.
En el pasar de las edades, tiempos

transcurridos, sus significados en relacién a la
maternidad cdésmica sefialan en lenguajes
diversos las formas propiciadoras de la vida en la
Pachamama, nuestro planeta azul, que tiene sus
diversas expresiones en el subsuelo del plano
terrenal, el fondo de las lagunas, rios y mares, a
flor de la tierra y en las montanas, desde los cielos
y mas alld en el cosmos, diciéndonos: Alza tu
palabra, no la voz. Las simientes florean por el
rocio, no por el trueno. La palabra-pensamiento
es la guarda del fuego sagrado.

ANTES DEL NUNCA EMPEZAR

Iniciamos este recorrido césmico, con los
mitos de creacién del mundo segun la tradicién
oral de la cultura originaria Muisca, origen
Chibcha, ubicada en el altiplano de
Cundinamarca, meseta de Bogotd, Colombia
(Iriarte, 1993).

La palabra-pensamiento nos narra que por
disposicion del supremo Chiminigagua, las aves

* Ceramonauta. Premio Nacional de Cultura (2019-2020) Mencion Saberes Ancestrales.

Correo-e: investigacionartesania@gmail.com

41



XCosmovisién ancestral y la maternidad cdsmica

negras surcaron los confines de la nada y a través
de sus picos esparcieron la luz del “Principio
Creador”. Luego credé a Sua, el sol, para que
iluminara la tierra saliendo por el este y
ocultdndose por el oeste al cumplir su jornada
diaria. También creé a Chia, la luna, “Madre
Protectora”, para que con su luz fresca suavizara
por la noche la tierra de los rigores de Sua.

Mientras el Hijo del “Principio
Chiminigagua” no se daba descanso en la creacién
de animales para la tierra, aves para los cielos y
las cumbres, peces para los rios, las lagunas y los
mares. La laguna de Iguaque fue el vientre
materno del cual emergieron los primeros seres
racionales por los designios del “Hijo del
Principio”, del fondo lacustre hizo emerger de sus
aguas a Bachue (senos afuera) con un nifio en sus
brazos que luego se convirtié en su marido.

La césmica y divina fecundidad de la pareja
primigenia comenzd a poblar la tierra. Pasé largo
tiempo, Bachue y su marido, agotados por su
labor creadora y por la edad, cesaron de procrear
y esta mision la asumieron sus descendientes. Un
dia la pareja emprendio el regreso hacia la laguna
de Iguaque acompaifiados de su gran prole. A
orillas de la laguna les hablaron a sus hijos e hijas
invitandoles a llevar una vida en paz y solidaria
acorde a las ensefianzas por ellos impartidas.

Acto seguido el placido vientre de la laguna
se tragd a los divinos seres y al rato del fondo del
agua emergieron dos grandes serpientes sagradas
y los descendientes de la pareja primigenia
interpretaron ese prodigio adorando a los ofidios,
reptiles acuaticos, venerados por los Muisca y sus
parcialidades que se extendieron hacia el
oriente... y las mujeres buscaron las orillas de las
lagunas para parir sus frutos.

EL PARAMO DE NUNCA ACABAR

Vamos a recorrer la creacidon del mundo
segun la tradicién oral de la Nacién Kuika de las
parcialidades Estiguates y Chachies del paramo de
Cabimbu y el valle de Chachiques en el estribo
oriental de Trujillo, andes venezolanos
(testimonio del Negro Chico, José Mejias, 1980).
Los seres humanos arribaron desde el oeste
atravesando las tierras altas donde las piedras
estan fundidas con caracoles y peces marinos,
gue desde antes de la memoria estaban cubiertas

42

Paramo Cabimbu, Laguna del nunca jamas, estado Trujillo
Fuente: https://steemit.com/viaje/ @sanvigoseven/paramp-de-cabi

por las aguas del mar.

Una gran ave, un condor, viajé desde el
vientre materno a la laguna de Iguaque y sobre el
espejo de agua de la laguna de Nunca Jamds
colocd un envase de barro cocido y al llegar a la
orilla descendieron unos pequefios seres
fantasticos con poderes madagicos llamados
Momoyos (Momoy), que son los protectores de la
naturaleza y los seres vivientes. El envase
ceramico lleva el nombre de Imbaque, como
alusién al vientre materno primigenio de Ia
laguna de Iguaque.

“Juan Caimito -cuenta el Negro Chico- fue el
abuelo de mi abuelo, era un indio Chachique que
vivio en Santiago del Burrero, Trujillo. Su vida fue
un ejemplo de solidaridad y constante lucha
contra los sefiores de la tierra, encomenderos del
régimen colonial espafiol, que despojaron a los



Cosmovisién ancestral y la maternidad césmica X

mbu-un-paraiso-agroturistico-de-los-andes-venezolanos

indios de estas tierras”.

Contaba el finado Juan Caimito que hace
tiempo, perdido en la memoria, la Luna vivia en
un fabuloso santuario de resplandeciente oro
llamado Nakota Nareupa, cuyo duefio y sefor era
el Sol. Como el tiempo no existia, estos
personajes discutian y acordaron que el Sol
gobierna la tierra de dia y la Luna durante la
noche. Agotados se fueron a descansar.

Keufia, espiritu del mal, desde las entranas
de la tierra produjo un terremoto que destruyé la
casa del Sol y por un brusco movimiento echd a
rodar una gran piedra hacia el naciente y de ella
nacié el primer hombre que se llamé Musi. Por la
ladera del poniente rodd otra piedra y de ella
surgié la primera mujer que se llamé Mitisus.

Ambos seres vagaron mucho tiempo por los
montes y paramos hasta que se encontraron y se

juntaron. De esta unién salid la tribu de
Estiguates que vivieron en el valle de Cabimbu y
los Chachiés que se fueron al valle de Chachiques.
El espiritu del mal lanzé un conjuro y petrificé
toda la descendencia. El Sol dispuso que al
amanecer de cada dia el canto de un pdjaro
ayudard a resucitar a los seres petrificados, asi
como también dar el nombre a las cosas y a los
animales” (Mujica, 1995).

La cultura originaria alto andina es
espiritual, vertical y ascendente. Desarrollé su
agricultura sobre el esfuerzo de arrancarle al agro
inhdspito su sustento por la fuerza.

TACARIGUA Y LAS FIGURINAS DE
GRANDES MADRES

LAS

Gilberto Antolinez (2023) describe las
caracteristicas que poseen las figurinas ceramicas
arqueoldgicas de la regiéon central del lago de
Tacarigua (Arawak tacarigliense de los valles de
Aragua, arribados desde las llanuras vecinas del
Orinoco) y el archipiélago de Los Roques La
figurina de la Mater Tacarigliense la describe con
cabeza de luna en la fase “cuarto creciente”, ojos
sexualizados, sin pupilas. Ademas, presenta
Hipertrofia de la capa adiposa, sexo exagerado,
decoracion plectégena incisa (imitacion de la
cesteria) en la cabeza y cuello y predominio
fisiomorfo. Esta descripcién la hace Antolinez
basdandose en una pieza del Lago de Tacarigua
(Aragua y Carabobo) de la colecciéon de Rafael
Requena.

La Mujer Ovario, en los pueblos originarios
del tronco arawak, es simbolo de la Luna, del
Agua y la Naturaleza, protectora de la especie
humana y propiciatoria de las buenas cosechas y
la abundante pesca. El impulso de la cultura es
femenino, su arte mas avanzado es la ceramica y
su tiempo es el de las estaciones, alternado entre
tiempo de sequia y tiempo de lluvia. La mujer
representa el simbolo, el ritmo del tiempo
macrocdsmico natural y extrahumano.

Para Antolinez, el matriarcado de Tacarigua
con toda certeza determind el destino politico-
social de la tribu, encarnd el ideal de la fuerza, de
soberania y la autodeterminacidén. Esto se expresa
en sus simbologias, enmarcadas en una cultura
anfibia, como las ranas que viven entre el agua y
la tierra y son sindnimo, al igual que la mujer de

43



N
;e : Cosmovisidon ancestral y la maternidad cosmica

fertilidad.

Advierte Antolinez (2023) que dos grandes
corrientes culturales interactuaron y se fundieron
en el suelo de lo que hoy es Venezuela: la
occidental andino-centroamericana de
agricultores intensivos de maiz y papa y la
oriental atlantica o amazdnica-orinocense,
navegantes y agricultores de yuca, maiz,
pescadores y cazadores.

La corriente originaria Timoto-Kuika penetra
en varias avanzadas por los valles interandinos y
se detiene en Lara. Mientras que la atlantica, la
cultura originaria Arawak, la Karibe y la Tupi
Guarani recorren el territorio por los rios y costas
de oriente, centro y occidente llegando hasta la
peninsula de La Guajira, estableciendo contacto
en un tiempo milenario con la andina y se
expanden hacia Colombia y las islas del Mar
Caribe, donde se internan hasta La Florida (p.
172).

AMALIVACA Y EL PODER REPOBLADOR DE LA
SEMILLA DEL MORICHE

La cultura orinocense-amazdénica es impulso
horizontal teldrico. Cimentada sobre |Ia
exuberancia de la abundancia de la selva tropical.
Las energias humanas constituyen un valor
sagrado que no se puede ni debe derrochar. La
“Mujer Primordial” es la dadora de la vida, la
preservadora y la responsable de la procreacién
humana.

El pueblo Tamanaco, de filiacion Caribe,
habitantes de Ila cuenca del rio QOrinoco
expresaron en la palabra-pensamiento los anales
de sus origenes en el “Mito de Amalivaca” que
luego fue referido por el sacerdote jesuita
Salvatore Gilij en el siglo XVIII.

Mas tarde durante el siglo XIX, el cientifico
Alejandro Humboldt lo escuchd de boca de los
Otomacos durante el siglo XIX. Posteriormente el
geografo Agustin Codazzi, el cronista Aristides
Rojas y el poeta y apodstol de la independencia
cubana José Marti dan fe del mito.

Durante el siglo XX, el sabio Lisandro
Alvarado volvié el interés sobre Amalivaca. El
escritor y cronista Enrique Bernardo Nuiez lo
coloca en su novela “Cubagua” (1931). Gilberto
Antolinez en 1939 desempolva el mito y César

44

Rengifo, periodista, artista plastico y dramaturgo
escoge este tema mitoldgico ancestral para
plasmarlo en un gran mural ubicado en el Centro
Simon Bolivar de Caracas (1954).

El narrador cubano Alejo Carpentier lo
cuenta en “Los advertidos" (1965), quien se nutrié
en sus viajes por el Orinoco (1947) de la tradicidn
oral que luego transformdé en su novela “Los
pasos perdidos” (1953).

En el siglo XXI, el profesor Alberto Rodriguez
Carucci en su libro “Suefios originarios” (2011),
escribe sobre la memoria y los mitos en la
literatura venezolana, afirmando que el mito de
Amalivaca, tanto en la oralidad como en la
escritura [las artes plasticas] ha trascendido
épocas y obstaculos.

Sobre este mito, César Rengifo seiiala:

De acuerdo con este mito existia la tierra
de los Tamanaco y llego el gran diluvio,
vino la gran insurgencia de las aguas que
arrasaron con todo (...) solamente quedd
un hombre y una mujer. Coincidié con la
llegada de una pequeiia nave [canoa], de
otro lugar, de otro sitio, de dos personajes
muy importantes que los Tamanacos
llaman Amalivaca y su hermano Vochi.

Amalivaca y Vochi, una vez que llegan a la
tierra de los Tamanaco, deciden arreglar la
tierra, crear una via de agua [rio Orinoco]
que permitiese a los hombres bajar al mar
sin muchos problemas y subir también por
las mismas aguas. Pero no pudieron
arreglar el problema hidraulico tan dificil y
decidieron, pues, que el rio bajara de la
montana al mar y el viento subiera del
mar a la montaia. Asi podian bajar a
favor de la corriente y subir a favor del
viento. Esto sefiala que es un mito de
cuando el hombre descubre o inventa la
navegacion a vela, descubriendo leyes
hidrdulicas y ciertas leyes de los vientos.
Entonces, ellos después que crean esa via
de agua que es el Orinoco, ordenan al
hombre y a la mujer, que se habian
salvado en el diluvio, que lancen contra la
tierra el fruto de la palma de moriche y de
los que lanzara el hombre iba a salir
mujeres, y de los que lanzara la mujer iban



5
Cosmovisién ancestral y la maternidad césmica ><

a transformar en hombres.

Efectivamente, esta pareja hizo esta
accion con el fruto del moriche, y surgieron
nuevamente los Tamanacos como pueblo
(Mujica, 2008, p. 44).

|V|‘MA, LA TIERRA ABUELA CREADORA DE LOS
WAYUu

Desde la palabra-pensamiento, escrita con
saliva, en la memoria de las y los ancianos se fijo
un tiempo (Weinchi), que abarca veinte
generaciones en un aproximado de 2 mil aifos de
permanencia de la Nacion Wayulu, en la parte
mas septentrional del continente suramericano,
donde se ubica la peninsula de La Guajira, antes
del arribo de los invasores hispanos.

Cuenta la centenaria abuela Josefa Maria
A’apuschana (Guarero, 1994) que la primera
generacién de Puslashi, los grandes seres
prodigiosos, fueron los creadores de las plantas,
los animales y los Wayuu, dotados del don de la
palabra, el movimiento y la memoria.

En estas jornadas para crear la vida los
elementos: Juya (agua), M’ma (tierra), Siki (fuego)
y Jouttay (viento) acordaron que Juya copulara
con M’ma, la mujer ovario y por prodigio de su
vientre hizo brotar las simientes de la vida vy
nacieron las plantas que se propagaron por todo
su cuerpo, luego crearon los animales.

Por su parte, Siki (fuego) buscéd a Kai (sol)
para que alumbrara por el dia y a Kashii (luna)
para que atendiera por la noche y controlara el
flujo de las plantas y las mareas de Pala’a (mar)...
entre otras cosas, lo que hoy conocemos como el
principio de la fotosintesis.

Luego el Gran Padre Maleiwa, con la ayuda
de Juya y M’ma, tomo la arcilla haciendo una
especie de cuerda, le dio forma, pulido y con
movimientos precisos cred a las primeras mujeres
y hombres. Le insufléd su aliento vivificante. De
esta forma surgieron los Wayuu, sentenciando
que “ellos seran los que hablaran y tendran
memoria”.

Estas palabras-pensamientos sobre los
origenes, segun la cosmovision Wayulu, las
costumbres, oficios, leyes, etc., son transmitidas
de generacion en generacién a través de la

elaboracién de las muifiecas de barro crudo
llamadas Wayunkeeri, guiadas por las abuelas,
madres y tias a las nifias en una dindmica
pedagdgica del aprender jugando.

En la sociedad Wayuu lo ludico es un medio
qgue las mujeres desarrollan junto a las nifias,
basado en una formacién que genera la imitacion
y los consejos, aclarando la curiosidad y las
destrezas manuales. El juego es la llave que
adquieren las nifas de las adultas para abrir las
puertas y penetrar en el fabuloso mundo de su
cosmovision, la fantasia y la magia, asi como las
costumbres, leyes, oficios y el espiritu colectivo.

En este contexto la palabra-pensamiento
tiene la connotacién de: escuchar, hablar vy
comunicar. El alma de un pueblo se transmite de
generacidén en generacion a través de los mitos,
cuentos y leyendas, del compartir de los
sentimientos para sofiar juntas y juntos (Mujica,
2007, p. 57).

La sociedad Wayuu es matrilineal. La
preparacion de la mujer para asumir sus roles
comienza desde la niflez con la elaboracién de las
mufiecas de barro crudo Wayunkeerl en la etapa
premenstrual.

Cuando esa nifia se convierte en joven y
entra a la pubertad siendo menstruante, ocurren
cambios corporales y hormonales que significan la
maduracién sexual y que fisicamente estdn aptas
para la maternidad. En ese momento comienza
otro proceso de ensefianza y la joven pasa por un
ciclo de purificacidn, formacién y educacién que
imparten las abuelas, madres y tias que
denominan “encierro”.

Al completar este periplo, la joven sale
convertida en Mujer, con los saberes y haceres
culturales y los oficios necesarios para contraer
nupcias, entrar a la etapa del embarazo y la
crianza de su parentela. El tiempo vy el
reconocimiento  familiar y colectivo iran
perfilando a la joven-mujer como matrona o
“Gran Madre”.

Al respecto, se destacan las palabras de la
Dra. Gabriela Jiménez — ministra del Poder
Popular para la Ciencia, Tecnologia e Innovacién
(2025):

La maternidad es una encomienda divina

45



XCosmovisién ancestral y la maternidad cdsmica

que supone toda una revolucion a nivel
bioldgico, socioldgico, psicoldgico,
emocional y espiritual. Dejamos de ser la
mujer que éramos para transformarnos en
una persona renovada. La trascendencia de
la maternidad supera los elementos
bioldgicos para convertirse en una vibracion
total de amor pleno, social, solidario y
cuidadoso en todo momento.

FINAL COsSmIcO

Finalmente, es necesario reflexionar y
generar nuestras acciones tomando conciencia
gue nuestro ADN esta cimentado por los pueblos
originarios y sus grandes troncos étnicos, al igual
que los que portaban nuestros ancestros
esclavizados en la Madre Africa y los genes
europeos que nos convierten en una Nacién
Cdsmica.

Nuestro deber es prepararnos para pasar de
la lucha no armada a la defensa integral de la
nacién en todos los frentes. Uno de ellos es la
instrumentalizacion de nuestros activos culturales
para fortalecer las relaciones psico-afectivas
inmersas en el simbolismo de las cosmovisiones
ancestrales. La guerra contra el imperialismo en
este momento histérico es también en el plano
cultural, espiritual y la religiosidad, como
banderolas protectoras ante las agresiones del
imperialismo norteamericano.

REFERENCIAS

ANDARA OLIVAR, Manuel (1974). EL CAMINO DE
SANTIAGO. Caracas: Archivo General de la
Nacion.

ANTCZAK, Maria Magdalena y Andrzey T. (2006).
LOS /DOLOS DE LAS ISLAS PROMETIDAS.
Arqueologia prehispdnica del Archipiélago
de Los Roques. Caracas: Editorial
Equinoccio. Universidad Simén Bolivar.

ANTOLINEZ, Gilberto (2023). HACIA EL INDIO Y SU
MUNDO. Pensamientos vivos del hombre
americano. Caracas: Fundacién Editorial El
perroy la rana.

BLANCO, Luis (1999). KALIEBIRRI-NAE KUDEIDO.
Literatura Jivi. Caracas: Editorial Tinta, Papel
y Vida.

IRIARTE, Alfredo (1993). MITOS MUISCAS. Santa

46

Fe de Bogota: Amazonas Editores LTDA.

MUIJICA ROJAS, Jesus (2007). AMUCHI WAYUU. LA
CERAMICA GUAIJIRA. Caracas: Editorial el
perroy la rana.

MUJICA ROJAS, Jesus (2008). CESAR RENGIFO a
viva voz. Caracas: Fondo Editorial el perroy
la rana.

MUJICA ROJAS, Jests (1995). CANTA EL RiO.
Revista Karimao, N° 7. Ao 6 Enero-Marzo.
Petare, Estado Miranda. Venezuela.

RODRIGUEZ CARUCCI, Alberto (2011). SUENOS

ORIGINARIOS. Memoria y mitos en la

literatura venezolana. Caracas: Fundacion

editorial el perroy la rana.




LA WANYUNKERRA
CINEP Educacion
Intercultural

Audiovisual
Direccion: Alex Rondon
Franco

2

YOUTUBE:

https://
www.youtube.com/
watch?v=fuWFOijpPok

Cosmovisién ancestral y la maternidad césmica X




¢ ‘D errumbese imperios colosales,
caen por tierra las riquisimas

coronas de los reyes, se enmohecen las
clémides de purpura de dignidades y
noblezas, hondas agitaciones conmueven
los cimientos de la sociedad y sélo un
hecho portentoso realizado hace veinte
siglos, permanece de pie como granitico
atalaya que sabe resistir el recio empuje
de desenfrenadas y soberbias
tempestades”.

Cecilio Zubillaga Perera, 1907(1)

Campanario de la Capilla-de El Calvario (1787), Carora, estado Lara.
Foto: Jahnny Gomes (2013) Seccién. https://www.flickr.com/photos/jsg2/29981628306/in/photostream/




UNA EXPERIENCIA
DEL JESUSCRISTISMO
EN VENEZUELA

ISABEL HERNANDEZ LAMEDA*
VENEZUELA

En un trozo de la Venezuela campesina
durante la primera mitad del siglo XX, surgié una
voz que significéd el clamor de los que no tenian
voz en plena dictadura gomecista. Esta voz se
llamé Cecilio “Chio” Zubillaga Perera, quien en su
ciudad Carora, segunda en importancia del estado
Lara, ided y ejecutd toda una praxis cultural que
sirvib como un camino para la redencién de
aquella Venezuela agraria, campesina vy
provinciana que se ahogaba entre las deplorables
condiciones estructurales que ofrecia el
latifundio, la tirania y la aparicién del petréleo en
el subsuelo patrio.

Don “Chio”, asi lo llamaba la gente mas
humilde de su pueblo, quien era descendiente de
las familias tradicionales de esta histérica ciudad
del centroccidente venezolano, las que
dominaban con absoluta hegemonia y durante
cuatro siglos la estructura social de la region. Pero
la vida de Don “Chio" en sintesis representd una
lucha frontal en contra de su medio: la Carora y la
Venezuela de la primera mitad del siglo XX. En el
plano material su lucha feroz contra el latifundio,
en el plano espiritual y axioldgico su resistencia

ante los valores y la cultura de la clase social a la
que por nacimiento pertenecia, a la clase
propietaria, a la que él mismo etiqueté como “la
godarria carorefia”.

Por esto, su praxis humana representd
fundamentalmente ir en contra de la realidad
concreta y espiritual que le ofrecié su medio y su
tiempo. El latifundio llevado a su maxima
expresion, avalado moralmente por el catolicismo
en su expresion mds conservadora y a su vez
ejercido con rasgos de un fanatismo militante. Y
asi, por dialéctica natural, aquella dindmica social
engendroé desde sus entrafias a su mayor verdugo
y a su mejor intérprete, Cecilio Zubillaga Perera.
El renegado de su clase disefia y echa a andar
toda una obra cultural material e inmaterial, llena
de amor y de comprension de la realidad de los
mas necesitados, de los campesinos y artesanos a
los cuales consagro su vida.

Durante las décadas del 20’, 30’ y 40’ del
siglo XX, se dedica a fundar peridédicos de
denuncia, de analisis, de critica y de formacién de
su medio y de su tiempo. A la par organiza al
sector artesanal de su region y también funda la
primera biblioteca publica en Carora con salas de
lecturas en los sectores mdas populares de la
ciudad, al igual que en los campos del entonces
Distrito Torres.

*Doctora en Cultura Latinoamericana y Caribefia de la UPEL-IPB. Docente de educacién diversificada y universitaria.
Actualmente impulsa el Programa Editorial de la Alcaldia del Municipio Torres. Madre de una nifia.

Correo-e: imhernandezlamedayahoo.com

49



N
;e : Una experiencia del Jesuscristismo en Venezuela

Apertura centros sociales para la reunién
disidente, pero también para la promocién de la
cultura popular carorefia con las Illamadas
“tenidas culturales”, lo que le ocasioné serios
problemas con Monsefior Montes de Oca por ese
término de tenidas, el cual es de origen masdnico
y asi luego las llama “jornadas culturales”.
Ademads, se dedicdé a forjar una especie de
universidad popular en su cuarto-biblioteca, en
donde se orientaba y formaba a jovenes
campesinos desde el humanismo social. Estos
jévenes que fueron sus discipulos, a posteriori se
convertirian en musicos, intelectuales y cientificos
de renombre en Venezuela, por nombrar sélo a
uno de ellos, estda el guitarrista Alirio Diaz
considerado en su mejor momento como el mejor
guitarrista del mundo.

Esta praxis cultural y humana era una
expresion fundamental del ejercicio de ese
cristianismo muy suyo que colocaba a Cristo, a
Lenin y a Zamora en un mismo sitial y que
estructuralmente era un cristianismo muy distinto
al cristianismo que se desprendia del catolicismo
conservador que se vivia en su medio.

Pero todo ese accionar al servicio de los
demas tenia un fundamento y una inspiracién,
aquel cristianismo aprehendido en su estado mas
primitivo, aquel legado que dejé Jesucristo junto
a sus apostoles, al cual “Chio” lo abrazd en su
etapa mas madura desde el punto de vista tedrico
desde la obra del escritor vasco Miguel de
Unamuno (2) , - a quien conocié personalmente
en su viaje a Paris en 1925 —, y en la practica
desde la pastoral social ejercida en aquel medio
tan hostil por su hermano mayor el Pbro. Dr.
Carlos Zubillaga Perera en conjunto con el Pbro.
Lisimaco Gutiérrez en aquella Carora de Ia
primera década del siglo XX, lo cual marcaria
profundamente la obra que “Chio” Zubillaga
cristalizaria en esta regidén de Venezuela.

En Miguel de Unamuno, “Chio” encontré el
sustento tedrico para ser un subversivo y la
antitesis de aquel catolicismo que se desprendia
de su medio y es aqui cuando concibe la idea del
Jesuscristismo, aquel que fundamenté
implicitamente en su obra, puesto que esta visidon
relaciona al cristianismo con el servicio.

En su obra El Cristo de Veldsquez (1920)

50

Unamuno, concibe que aquel hombre llamado
Jesucristo vino al mundo a servir y esto
representa para “Chio” un acicate, un estimulo
importante porque toda su obra la concibié para
el servicio. Este sustento tedrico y el sustento
practico evidenciado en la obra pastoral de los
sacerdotes Gutiérrez y Zubillaga del
Jesuscristismo, sirven de inspiracién y de base
para organizar y formar a las personas mas
humildes de su pueblo, en su ejercicio como
educador popular con la finalidad de forjar
ademds en ellos un espiritu de patriotas,
nacionalistas y humanistas, y que mas alla de que
luego se  convertirian en importantes
personalidades de las letras y de la cultura
venezolana, fuesen utiles para la transformacién
de la realidad social que contextualizaba su
medio.

Unamuno hace que ese Cristo suyisimo sea
un espejo para que la humanidad se mire y lo
coloca como un paradigma para el género
humano, como el espejo mas sublime y como el
legado mas noble que tiene frente a si la historia
de la humanidad. Y asi declara a este Cristo, como
un eslabén entre el cielo y la tierra. Para “Chio”
como para Unamuno, JesuUs era un camarada, un
profeta que se anticipd a los politicos redentores
de las masas oprimidas y tanto en uno como en el
otro, milita la idea de la reivindicacién con obras
de aquel cristianismo primitivo, que es aquel que
esta sustentado no en leyes sino en un legado, el
de Cristo, una moral, la de Cristo y de una praxis,
la de Cristo. En el Jesuscristismo, lo cristiano
verdaderamente es gracia, sacrificio y lucha,
esencia y estancia de la vida y obra de Chio
Zubillaga.

La obra de “Chio” no sélo tuvo una
inspiracion tedrica, sino que se sustentd en un
paradigma practico, real, de aquel tipo de
cristianismo al cual abrazaba y fue la pastoral
social ejercida por su hermano el Pbro. Carlos y el
Pbro. Lisimaco, la cual definimos como “El Cristo
social en Carora”.

La labor la vida y la obra del Pbro. Dr. Carlos
Zubillaga Perera significd una influencia decisiva
en la formacién de su hermano menor Cecilio
Zubillaga Perera y es base moral y afectiva del
desarrollo de su praxis. Cuando el padre de
ambos muere (1894), -Teodoro Zubillaga-, Carlos



Una experiencia del Jesuscristismo en Venezuela X

Chio concretiza y
enarbola las
banderas del
Jesuscristismo o
cristianismo primitivo
desde la educacion.

Cecilio “Chio”
Zubillaga Perera en la
Carora de PSXX.
Collage: Ediciones
REDpatrimonio.VE



N
;e : Una experiencia del Jesuscristismo en Venezuela

tiene 15 afios y Cecilio tiene 7 afios, siendo el
primero de doce hermanos, el mayor y siempre
visto y respetado por “Chio” casi como un padre.

La familia Zubillaga per se es reconocida en
Carora como una familia piadosa y el Pbro.
Zubillaga convierte esta prdactica familiar en una
obra social y por su parte “Chio” en su funcién de
educador popular replica la obra de Carlos
Zubillaga con otros métodos. Carlos desde la
caridad y “Chio” desde la educacion, siendo su
obra final una visidn critica de la obra social de su

hermano.

En 1903 el hermano mayor de Don Chio,
Carlos Zubillaga, egresa del seminario consagrado
como sacerdote. En principio durard sélo dos
afios en Carora y mostrard una concepcion de la
Iglesia Catdlica que refleja el mensaje popular de
su creador e iniciard una confrontacién
doctrinaria con representantes religiosos de
tendencias conservadoras, lo cual lo llevara si no
a la crucifixién, pero si al acoso en el seno de la
iglesia y de la élite tradicional carorefa.

Durante los dos primeros anos de
permanencia en Carora, el Padre Carlos hizo
conocer entre sus familiares y amigos cercanos, a
través de diferentes tertulias que se realizaban en
su casa, lo que podria considerarse en una
sociedad extremadamente atrasada y cerrada un
progresismo religioso y cultural. La iglesia
asumida como una institucién al servicio de Dios y
de los humildes campesinos y no como aquellos
gue se presentaban como fieles cumplidores de la
doctrina de la iglesia por el s6lo mérito de asistir a
misa.

El Padre Carlos regresé a Caracas y en 1905
obtuvo el titulo de Doctor en Sagrada Teologia
con una tesis doctoral denominada La Iglesia y la
Civilizacion, en la Universidad de Caracas. Para
1905 este trabajo de grado significa una
manifestacion tedrica de avanzada para la Iglesia
Catodlica. La iglesia aqui es comprendida desde
una funcidn civilizadora, al servicio de los pobres
de la tierra, que se propone llevar a ellos la
doctrina cristiana, la cultura de la época, la
solidaridad social y el estimulo al trabajo.

Sin duda, el padre Carlos Zubillaga tuvo la
suerte de tener una formacién académica y
sacerdotal profunda. En 1896 con tan sdlo 18

52

afios entra al seminario y se forma al calor de la
enciclica papal de Ledn Xlll, conocida como la
Rerum Novarum (1891), en la cual la jerarquia de
la Iglesia Catdlica analiza la esencia del modo de
produccidén capitalista, la riqueza en pocas manos
y trata sobre la codicia en el hombre, conectando
con la vida laboral de los obreros, quienes
estaban a merced de los burgueses y a su
desenfrenada codicia.

Al ser Carlos Zubillaga el seminarista mas
destacado, le toca ser el asistente de Monsefior
Crispulo  Uzcategui (carorefio también) vy
Arzobispo de Caracas, que por el cargo fue el
encargado de difundir la Rerum Novarum en la
iglesia venezolana. Y es en estas condiciones que
Carlos se recibe como sacerdote, dura un tiempo
en Carora y en 1905 se recibe de Doctor en
Teologia y retorna a su ciudad natal,
incorporandose y potencializando la obra social
gue desde su pastoral ejercia otro extraordinario
sacerdote el Pbro. Lisimaco Gutiérrez.

El Padre Gutiérrez en 1895 comienza su
ejercicio como religioso en diferentes pueblos de
la regidn y realiza importantes obras fisicas en
templos de Carora, como vicario y cura de
parroquia.

En 1900 Gutiérrez funda el periédico E/
Amigo de los Pobres, lo dirige y lo convierte en un
medio de propagacién de la fe y del trabajo social
desarrollado bajo la advocacién de San Antonio
de Padua y ese mismo afio funda la obra social y
humanitaria “El Pan de los Pobres”, en la Capilla
El Calvario de Carora y desarrolla un plan de
asistencia humanitaria con las contribuciones
ofrecidas por la feligresia.

En 1901 ocurre la Batalla del Cascajo y el
Padre Gutiérrez encabeza la asistencia de los
muertos y los heridos. En 1902 se le une a su obra
temporalmente el Padre Carlos y dotan de
edificio propio al Hospital San Antonio, —el cual
perdura activo hasta hoy-, reconstruyen el
templo de San Dionisio, abriendo alli una escuela
nocturna para obreros con maestros contratados
por Zubillaga.

El Padre Carlos le inyecta fuerza al
programa social llamado “El Vaso de Leche”,
realizando a su vez un trabajo social intenso en
los caserios de la Otra Banda. Instituye también la



5
Una experiencia del Jesuscristismo en Venezuela ><

Adoracion Perpetua y ademas se desempeiid
como el administrador del periédico E/ Amigo de
los Pobres, siempre acompafiando con su
juventud, talento y carisma al Padre Gutiérrez.

Esta admirable labor social emprendida por
el Padre Gutiérrez y potenciada por el Padre
Carlos, fue financiada por la familia Zubillaga vy el
afio mas fructifero de la misma fue 1907.

El Padre Carlos Zubillaga cuya preparacién,
inteligencia, juventud, carisma y bondad ayudan a
qgue la labor social y pastoral del Padre Lisimaco
adquiera dimensiones y alcances profundos en
aquella dindmica social muy sui generis propia de
aquel trozo del latifundio venezolano.

Esta circunstancia convierte al Padre
Zubillaga en un importante protagonista en las
transformaciones sociales de la ciudad. Sin
embargo, en 1911 por un conflicto entre las
familias  tradicionales carorefas, las que
generaron entre el Padre Agustin Alvarez (parroco
de la Catedral San Juan Bautista de Carora) y el
Padre Carlos Zubillaga (parroco de San Dionisio)
un ambiente hostil, de rivalidad y competencia,
producto de ciertos malentendidos, no entre los
sacerdotes, quienes eran amigos y celebraban
homilias en conjunto, sino entre los miembros de
estas acaudaladas y muy catélicas familias de la
élite de esta ciudad.

Este conflicto llegd al extremo que el
Obispo de Barquisimeto tomara cartas en el
asunto y decidiera trasladar al Padre Alvarez a la
Parroquia Concepcidén de Barquisimeto y al Padre
Carlos Zubillaga para la poblacion de Duaca,
dejando a Carora y al entonces Distrito Torres sin
uno de sus lideres sociales mas importantes de la
primera década del siglo XX y al Padre Gutiérrez
sin su primordial apoyo para continuar con su
asistencia a los mas necesitados.

Pero lo mas tragico vino después, puesto
gue dicho traslado sumerge al Padre Zubillaga en
una profunda depresion vy tristeza, no superando
la frustracién ante tal injusticia de abandonar
forzosamente la obra levantada con ahinco y
corazéon para su lar nativo y asi fallece
tragicamente en Duaca el 29 de diciembre de
1911, con apenas 32 afios.

Este hecho afecté profundamente a la

familia Zubillaga y a la colectividad en general,
moviendo a los caserios de la Otra Banda y a los
habitantes de las zonas populares de Carora a
hacer una colecta para recaudar recursos vy
realizarle una estatua en su honor, la cual reposa
en la Plaza Aguinalde, frente a la sede actual del
hospital que le regald a su tierra, el Hospital San
Antonio.

Pero quien mas lloré y lamentd su muerte
fue su hermano menor “Chio”, quien no habiendo
superado jamas la pérdida de su segundo padre,
de su rabia e indignacién por el lamentable
suceso fundamenta el combate social que a
posteriori él mismo protagonizé.

Chio Zubillaga venga la muerte de su
hermano Carlos, replicando la obra que forjé
desde su pastoral, como educador popular, ya
gue es quien concretiza y enarbola las banderas
del Jesuscristismo o cristianismo primitivo desde
la caridad y “Chio” desde la educacién.

Con esto podemos afirmar que la vida y
obra de su hermano mayor fue la influencia mas
honda y humana que tuvo Chio Zubillaga en la
praxis social y cultural que emprendiera en Carora
durante la primera mitad del siglo XX, en favor de
los mas humildes y necesitados, convirtiéndose
en el mejor intérprete de la pastoral social de su
hermano. De Carlos conocié el cristianismo
primitivo y por él abrazé el Jesuscristismo y lo vié
cristalizado en una obra social viva, real y
auténtica.

Asi, que mas alld de lo intelectual, “Chio”
toma de su hermano mayor la influencia cristica y
humana para emprender su labor en la sociedad
carorefia, dejando para la historia
contemporanea de nuestra patria un legado
esencialmente humano, cristico, lleno de bondad
y con ello una experiencia del Jesuscristismo en
Venezuela.

NoOTAS

(1) Diario "El Impulso”. Articulo: Jesus. Fecha: 22
de marzo de 1907.

(2) Escritor vasco, autor de las obras El Cristo de
Veldsquez (1920) y La Agonia del Cristianismo
(1925).

53



N
){BOLETIIN en RED N° 29-2 Enero 2026

NALINGA
“Dame Coco”

FRANCISCO EMILIO CASTANEDA MALAVE*
VENEZUELA

Nalinga (recreacion)
Imagen: https://www. narratlvayensayoguatemalt%gas com/wp content/uploads/2017/09/duende.jpg




Desde hace muchos afios, en la

poblacién margaritefia conocida como La
Vecindad de los Martinez (municipio Gémez),
perdura como parte de su tradicién oral una
interesante leyenda denominada tal como lo
hemos hecho con el titulo de la presente crénica:
“Nalinga dame coco”, en la cual se alude a un
duende que por las noches, en los caminos
oscuros y desolados de la zona, sobre todo el que
conduce hacia la localidad de La Guardia rodeado
de extensos cocales, aparentando ser un nifio,
suele aparecérsele repentinamente a las personas
gue por alli transitan pidiéndoles que le den coco
y en caso de no complacerlo le “arremilla” unos
enormes colmillos obligando al caminante a huir
del sitio en veloz carrera.

En la isla de Margarita, el vocablo Nalinga,
tradicionalmente, se asocia con la figura del
Diablo o el Demonio (cfr. Marcano Rosas, J., 1979:
véase también, Osca-Soriano, J., 2010: 10). Dicho
término ha sido considerado, al igual que otros
propios de nuestro lenguaje coloquial, por
ejemplo: afingotar, chingo, ganga, bemba,
cachimbo y cucambé, como un afronegrismo, es
decir, como una expresion derivada de alguna
lengua sursahariana, pues cada una de ellas esta
compuesta por las silabas o fonemas ng o mb,
elementos gramaticales propios de la mayoria de
los idiomas de esa region.

Ademads de este vocablo, en Margarita se
acostumbra utilizar otras palabras para referirse
al maligno, por ejemplo, el también afronegrismo
mandinga que corresponde ademas a un
etnénimo vy los galicismos diantre y demontre, los
cuales se usan igualmente como expresiones
exclamativas o] interrogativas y muy
especialmente para referirse al inadecuado
comportamiento de los muchachos traviesos. Asi,
es frecuente oir, por ejemplo, jEse muchacho
Nango, ese es mandinga! iDiantre!, mijolindo
écuando te vas a componer? jEl hijo e’ Licha, ese

RESENA . HISTORIA

es un demontre en pastal Las versiones
tradicionales sostienen que dicho ‘personaje’, el
mencionado  Nalinga, es particularmente
mabitoso (expresidon derivada de la palabra bantu
mbinga que significa pava, mala pata. Sojo, J.P.,
1986: 325) es decir, sumamente pavoso y en los
juegos infantiles se acostumbra invocar a
“Nalinga” para enmabitar a los jugadores
contrarios y asi impedir su triunfo. También se le
equipara con el espiritu del Anima Sola (Marcano
Rosas, J., 1979: 211. Véase también, Prieto Marin,
J.R., 2000:147).

Segun las creencias margaritefias, el Anima
Sola es considerada como un espiritu rebelde a
quien se suele invocar con fines
fundamentalmente malignos (Salazar Franco, J.J.,
1982: 27). A este respecto, resulta interesante
destacar que en la tradicidon religiosa yoruba la
deidad denominada Elegua o Elegba, suele ser
representada en el area del Caribe con Ia
divinidad del Anima Sola y también se acude a
ella con propdsitos parecidos (Revista América
Negra, 1995: 2. Ver también, Ramos Guédez, J.M.
2001: 248).

Con fines meramente ilustrativos y como
resultado de las revisiones que hemos realizado
personalmente en los distintos Libros
Sacramentales que reposan en el Archivo
Diocesano insular, me permito presentar el Acta
de bautismo siguiente:

En fecha 9-XI-1794, Yo, fray Diego Gonzdlez,
cura interino de la parroquia de Santa Ana
de El Norte, certifico que en ella bauticé
solemnemente y puse S. oleos y crisma a un
pdrvulo de tres dias de nacido a quien puse
por nombre Antonio Florencio de Ila
Concepcion, esclavo de Dn. Gabriel Romero e
Ysabel Meneses, hijo natural de Vicenta
Romero su negra esclava. Todos de Ila
Vezindad(sic) de Los Martines (sic) (Fuente:
Libro de Bautismos N211. Afos 1788-1816.
Santa Ana de El Norte. Negrillas nuestra).

El contenido de esta acta bautismal revela
aspectos de especial significacion que es
necesario comentar. En primer término, vemos

*Antropologo de profesidn. Profesor titular jubilado de la Universidad de Oriente (UDO) y Numerario de la Academia de la

Historia del estado Nueva Esparta.
Correo-e: fran.caman@ hotmail.com

55



>ﬂ< Nalinga “Dame Coco”

como al nifio Antonio Florencio, con apenas tres
dias de nacido, desde el mismo momento en que
ha sido llevado a la pila bautismal se le declara y
se le reconoce formalmente como esclavo
fundamentandose para ello en el principio
juridico predominante en la época segun el cual,
vientre esclavo engendra esclavo. Asimismo,
como segundo punto, su madre, la negra esclava
Vicenta, lleva el apellido del amo: Romero,
poniendo de manifiesto de esa manera que ella
representa una mercancia que es de la exclusiva
pertenencia de don Gabriel y por tanto, él, en su
condicién de amo, puede hacer con ese bien lo
gue considere conveniente para su beneficio y
satisfaccion personal. Por ultimo, se demuestra
que, para fines del siglo XVIII, hubo una presencia
negra avecindada en la referida poblaciéon del
actual municipio Gémez aun cuando, hasta el
presente, carecemos de la suficiente informacién
gue nos permita suministrar una cifra aproximada
del numero de personas de esa condicién socio
étnica alli establecidas.

La oralidad margaritefia recoge numerosos
hechos supuestamente ocurridos en diferentes
partes de la isla relacionados con la aparicién de
esos seres  sobrenaturales  generalmente
protagonizados por nifios, los cuales acostumbran
solicitar a las personas que transitan por sitios
solitarios o trabajan en lugares apartados de los
centros poblados determinados favores y al no
ser complacidos actuan asustandolos o
amedrentandolos. Veamos uno de ellos:

Por el caserio conocido en la isla de
Margarita con el nombre de El Poblado,
cerca de Porlamar, iba una sefiora comiendo
un pedazo de coco. Al llegar a la encrucijada
vértice que conduce a la ciudad de Porlamar
y al Valle del Espiritu Santo, se encontrd de
manos a boca con un muchachito quien se
acerca a la mujer, se le atraviesa en el
camino y con una voz chillona le dice: Deme
un pedazo de coco y si no me da lo que le
pido, no la dejo pasar. La mujer admirada
ante aquella criaturita, le pregunta muy
sonriente: Muchacho er diablo! ... écon qué
dientes vas a comer coco? Y el aludido,
como por arte de magia, se transformd en
una extrafia y gigantesca figura fantasmal;
lanzé6  una  carcajada  diabdlica y

56

mostrdndole ahora unos colmillos enormes
le respondio: jcon éstos! La sedoraq,
horrorizada ante aquella aparicion, perdio el
conocimiento y cayd al suelo. Al volver en si,
el duende de Guatamare  habia
desaparecido en la oscuridad de la noche
(Subero, J.M., “Crdénicas Margaritefias”,
1973, citado en Dominguez, Luis A., 1967:
23).

Tanto en el presente caso como en el
anterior, los protagonistas de los eventos
comentados son unos duendes representados
corpéreamente por nifios, los cuales, de acuerdo
con las creencias y tradiciones insulares, se trata
de aquellos infantes fallecidos antes de ser
bautizados. De alli deriva la tradicional ceremonia
de “echar el agua” a los recién nacidos como una
especie de primer bautizo protector previo al
cumplimiento de las formalidades eclesiadsticas
establecidas. Al respecto, leamos un fragmento
del texto correspondiente a un Polo Margaritefio
intitulado En los Tiempos Cuaresmales (duende),
cantado por José Elias “Chelias” Villarroel, cuya
letra dice:

En un monte solitario/ se oye el llanto de un
nifio/ con los brazos extendios/ como pidiendo
carifio/...... Ese es el nifio aquel/ que sus padres
enterraron/ y en duende se convirtié/ porque no
lo bautizaron/ (citado en Barreto Rangel, Sofia,
2012: 17).

Segun refiere la tradicién oral, ademas de
los ya mencionados, existen otros tipos de
duendes, a saber: los hay muy pequenitos, como
por ejemplo los chimichimitos (los cuales, por su
importancia, merecen ser tratados en un articulo
aparte). También hay los juguetones que les gusta
bailar, y los enamoradizos. Sobre estos ultimos,
segun afirma la leyenda, es bastante frecuente
gue estos habitantes de ese supra mundo etéreo
se enamoren de las jovencitas asediandolas con
insistencia y la contra mas efectiva que suelen
usar los familiares para que esos ‘personajes’ se
ahuyenten es “hacer que la jovencita ingiera los
alimentos en el momento de realizar sus
necesidades fisioldgicas. El duende al verla en
estos menesteres la llama cochina y se aleja
definitivamente” (Subero, J.M., Crdnicas.., citado
en Dominguez, L.A., 1967: 23).



Nalinga “Dame Coco” %

Imagen: https://oem.com.mx/elsoldepuebla/img/19285138/1635787152/BASE_LANDSCAPE/1200/image.webp

Ahora bien, aparte de las referencias
presentadas en las cuales los nifios tienen un
importante papel protagdnico en la
estructuracién del corpus de muchas de las
creencias propias de la tradicion oral margaritefia,
al revisar los textos de los clasicos del
costumbrismo insular, entre otros, Angel F.
Gdémez R. (Felito), José Marcano Rosas, J.J. Salazar
Franco (Cheguaco), Jesus M. Subero, no hemos
visto ninguna mencién que aluda de manera
especifica a esa figura o ser sobrenatural la cual
forma parte de la tradicion cultural Ibérica y de
los pueblos del Caribe e Hispanoamérica en
general conocida como el Coco con la que se
suele asustar a los nifios. Generalmente, se
recurre a esta figura con la finalidad de obligar a
los infantes a adoptar una serie de habitos
relacionados con el consumo de los alimentos, el
horario de ir a la cama para dormir y descansar,
asi como también los correspondientes para el
juego y la recreacién.

La primera referencia sobre el coco en
lengua castellana, aparece en un cancionero de
Antén Montero del afio 1445, cuya letra dice:
“Tanto me dieron de poco/ que de puro miedo
temo/ como los nifios de cuna/ que les dicen jcata
el coco!” / (citado en Cerrillo Torremocha, P.C.,
2007: 328).

Afos mas tarde, en la época del Siglo de

Oro Espafiol, en una de las novelas cldsicas de ese
momento histérico, El Lazarillo de Tormes, de
autor Andnimo (1554), con la cual se inicia el
género picaresco, encontramos una interesante
referencia relacionada con ese mitico personaje.
Veamos: La viuda Antonia Pérez, madre del
protagonista Lazaro Gonzalez Pérez, Vvivia
amancebada con un negro llamado Zaide y de
cuya unién nacié un negrito que en palabras del
Lazarillo, “era muy bonito el cual yo brincaba y
ayudaba a calentar y acuérdome que estando el
negro de mi padrastro trebejando [jugueteando]
con el mozuelo, como el nifio via a mi madre y a
mi blancos y a él no, huia de él, con miedo, para
mi madre y sefialandocon el dedo  decia
<<jMadre,coco!>>. Y respondio el negro riendo
<<jHideputa!!>>(2005: 14).

Asimismo, son numerosas las canciones de
cuna donde se alude a esta figura, la versiéon mas
conocida es la que dice: Duérmete nifio, /
duérmete ya, / que viene el coco/ y te comerd/.
No obstante, existen otras canciones de ese
género que no tienen ese contenido amenazante,
sino que, por el contrario, le ofrecen al nifo una
gratificacion en vez de ese castigo, verbigracia, la
siguiente: Si este nifio se durmiera, / yo le diera
medio real, / para que se comprara/ un pedacito
de pan/ (Cerrillo Torremocha, P.C., op.cit.: 326).

Ahora bien, segun el desaparecido etndlogo

57



>< Nalinga “Dame Coco”

Musurungo o El Coco (recreacién)

Imagen: https://static.wikia.nocookie.net/mythology/images/f/f6/El_Coco.jpg/revision/latest?cb=20220906191636

y abogado cubano Fernando Ortiz, pionero de los
estudios afrocaribefios, el vocablo coco es de
indubitable origen negroafricano. Entre los
bantlies del Congo, Koko, significa diablo,
fantasma o duende que suele asustar a los nifios y
esa costumbre que denomina cocoricamo, daria
lugar a la tradicional expresion “tenerle miedo al
coco” (Ortiz, F., 1929: 298). De tal manera que

58

dicha voz, al igual que su significado, pudo haber
pasado a Espafia desde mediados del siglo XV, a
través de los numerosos esclavos negros
deportados de manera forzosa hacia las mas
importantes ciudades del sur de la Peninsula:
Cadiz, Granada, Jaén, Malaga y principalmente
Sevilla.




Aun cuando no se trata del coco en
particular, existe una importante informacién
referente a ciertos personajes los cuales pudiesen
ser incluidos en la categoria de los asustadores.
Me refiero a los llamados Musurungos o
Musulongos, asi conocidos en Margarita y en
otras regiones del pais, simplemente Longos,
pertenecientes al grupo étnico Mwesi-Longos
originarios de la regién de Zaire, actual Republica
Democratica del Congo, los cuales, desde el afio
de 1885, se establecieron en el sector Las
Huertas, préximo a la ciudad de La Asuncién. Se
decia que estas personas negras eran muy feas y
dentonas de alli que, en la ciudad de La Asuncidn,
dicho vocablo se usa como sinénimo de
“espanto” (Prieto M., J.R., 2000:146). Segun el
profesor José Marcano Rosas, se acostumbraba
amenazar a nifios y jovenes con estos personajes
diciéndoles los siguiente: “Tu mal
comportamiento atraerd a los Musurungos”,
también, “Si no haces caso, esta noche te saldrdn
los Musurungos” (Marcano Rosas, J., 1994: 271).

Como hemos visto en el desarrollo de esta
crénica, en las creencias y leyendas insulares se
mezclan distintas tradiciones culturales tanto de
raigambre indigena, como hispana y
negroafricana, con lo cual se evidencia lo
heterogéneo de la especificidad sociocultural
margariteia, de tal manera que su estudio vy
analisis debe realizarse desde una perspectiva
totalizadora, incluyente, reconociendo que ella es
el resultado de la interrelacion ocurrida a través
del tiempo entre esas tres matrices genésicas.

REFERENCIAS

ASCENCIO, MICHAEL (2012). De que Vuelan,
Vuelan. Imaginarios religiosos venezolanos.
Caracas: Editorial ALFA.

BARRETO RANGEL, SOFIA (2012). “Gaita que da
miedo. Mdsica y supersticiones en
Margarita, estado Nueva Esparta. Caracas:
Mdusica En Clave. Revista Venezolana de
Musica. Vol.6-1. Enero Abril.

CERRILLO TORREMOCHA, PEDRO CESAR (2010).
“Amor y miedo en las nanas de la tradicién
hispanica”. México: Revista de Literaturas
Populares. UNAM: Facultad de Filosofia vy
Letras. Afio VII, N22. Julio- diciembre.

DOMINGUEZ, LUIS ARTURO (1967). Duendes y

.
Nalinga “Dame Coco” ><

Ceretones. Caracas: Academia Nacional de
la Historia. El Libro Menor, N2 123.

MARCANO ROSAS, JOSE (1979). Historia y Habla
Popular en Margarita. Caracas: Segunda
Edicidn.

MARCANO ROSAS, JOSE (1994). Historia Vivencial

y Coloquial Margaritefia. Caracas: Edicidon
Actualizada.

ORTIZ, FERNANDO (1929). “El cocoricamo y otros
conceptos  teoplasmicos del folklore
afrocubano”. Archivo del Folklore Cubano.
La Habana: Sociedad del Folklore Cubano.
Vol. IV, N24. Octubre-diciembre. Pags.: 289-
312.

OSCA-SORIANO, JULIAN (2010). Expresiones
Idiomdticas Orientales. Caracas: Editorial
ATENEA.

PRIETO MARIN, JOSE RAMON (2000). Vivencias de
La Asuncion En Anécdotas, Callejones,
Esquinas y Vocablos. Caracas. Impreso en:
Publicidad Graficas Ledn, S.R.L.

RAMOS GUEDEZ, José Marcial  (2001).
Contribucion a la historia de las culturas
negras en la Venezuela colonial. Caracas:
Instituto  Municipal de Publicaciones.
Alcaldia de Caracas.

SALAZAR FRANCO, JOSE JOAQUIN (CHEGUACO)
(1982). Mitos y Creencias Margaritenas.
Estado Nueva Esparta: Ediciones de la
Asamblea Legislativa.

S0JO, JUAN PABLO (1986). Estudio del Folklore
Venezolano. Los Teques: Biblioteca de
Autores y Temas Mirandinos e Instituto
Autonomo Biblioteca Nacional.

NOTA FUERA DE TEXTO

Los Aalingas o mususrungos de esa época eran,
segun el refranero popular, unos nifios de pecho.
Solo asustaban o amedrentaban a las personas.
Los actuales son unos verdaderos demontres.
Evidencia: el crimen cometido recientemente a
los dos efectivos del ejército en el Boulevard de
Sabana Grande, Caracas.

59



%BOLETI'N en RED N° 29-2 Enero 2026

Ayacua (2026). Angel Sequera. Creyén, pluma y tinta sobre cartulina. 21,5 X 27,9 cm.
Cortesia del autor

60



OPINION . INVESTIGACION

EL NEGRO FELIPE
Y EL RACISMO
ESPIRITUAL

ARMANDO GONZALEZ SEGOVIA*
VENEZUELA

En toda Venezuela existe una

religiosidad a Maria Lionza, cuyos lugares mas
referenciados se encuentran entre los estados
Yaracuy, Portuguesa y Cojedes como nucleos
devocionales que conforma un “auténtico
discurso religioso latinoamericano” con improntas
indigenas y africanas, desde tiempos coloniales
donde surge revitalizada de los siglos XX y XXI,
segun Clarac de Bricefio (1992, p. 117).

La escena del altar es constante al centro a
la reina Maria Lionza adornada majestuosamente
con corona dorada que se emparenta con la
simbologia de la imagineria mariana o de Ia
monarquia. A la izquierda, el cacique Guaicaipuro,
de medio torso al desnudo, con su corona de
plumas, cefio fruncido y piel bronceada del sol,
simbolo de resistencia armada al invasor
europeo. Al lado derecho el Negro Felipe con
uniforme y chaqueta militar y el turbante en la
cabeza que no deja duda de su impronta africana.
El Negro Felipe es simbolo que marca la herencia
de africania en nuestros pueblos por las
referencias existentes, para Salas hay consenso
en la figura de Guaicaipuro, no asi en torno al

Negro Felipe (Salas, 1997, p.165).

En todo caso, es necesario sefialar, a
manera de hipdtesis, que se afirma que la reina es
un espiritu de “alta luz”. De hecho, en quienes
esta presencia “baja”, son materias que se
someten a una purificacion previa que implica el
ayuno de una semana, al menos, solamente
consumiendo frutas. Otro tanto indican sobre el
“espiritu” de Guaicaipuro. Sin embargo, al
referirse al Negro Felipe se le denomina como de
“baja luz”, lo cual indica que hasta en estas
instancias se racializa al negro. Presentamos aqui
un argumento contrario: si el Negro Felipe fuese
de esta cualidad de “baja luz”, no se le ubicaria a
la diestra de la reina. En el contexto planteado, es
posible que el Negro Felipe haya sido de
descendencia noble para poder ubicarse a Ia
derecha de la reina.

Las investigaciones de Blanco (1987) y Ortiz
de Ledén (2023), afirman que nacié el 18 de
diciembre en un afo no determinado, traido
como esclavo entre 1550-1560 hasta las Antillas y
llegd a Coro por Puerto Rico. Se sefiala que
participé en la rebelion del Negro Miguel de
Buria, al morir fue el Negro Felipe quien asumio el
liderazgo de la lucha iniciada para la libertad
contra la esclavitud. Su nombre africano fue
Ayakua, como el de su padre, siempre se
mantuvo cerca de su pueblo con quienes

*Doctor y Magister Scientiarum en Historia, Licenciado en Educacién. Premio Nacional del Libro, 2007. Premio Nacional de
Historia del Centro Nacional de Historia, 2021. Profesor Titular emérito de UNEARTE.

Correo-e: armandogonzalezsegovia2 @gmail.com

61



X El negro Felipe y el racismo espiritual

Las tres potencias del pueblo venezolano.
Fuente: https://i.ytimg.com/vi/EBTRReexrWk/
maxresdefault.jpg

compartié técnicas que conocia como Guerrero y
Principe Zulu que fue, es decir era Bantu. Segun la
Real Academia de la Lengua (1933), Ayakua o
Ayacud es un diablo pequefio e invisible armado
de arco y con flechas que producian dolencias,
este concepto fue dado a todo lo que no estaba
en la religién impuesta por la cristiandad, en
nuestro caso catdlica y solapa la misma
racializacién que aun hoy se escucha
frecuentemente que es un “espiritu de baja luz” o
de “bajas energias”. Pervive la voz en la Regla de
Osha yoruba en Cuba y Venezuela como “leri
Ayakud de eku”.

Puede entenderse entonces, que la relacién
simbdlica de Felipe Ayakua o Ayacua conlleva la
idea del adiestramiento que les brindaba a sus
hermanos de lucha, en el uso del machete y lanza,
asi como en la habilidad de camuflaje, habil y
certero en la pelea, conocedores de la geografia,

62

indetenible en el contexto de la naturaleza, tanto
en el dia como en la noche. Igualmente, exaltd las
bondades de su propia religion, no de la
impuesta, en este sentido, ensefid toques de
tambor, asi como cantos de afioranzas. Por ello,
luego de ser capturado, para mutilarle la lengua
fue amarrado a un arbol donde permanecié por
muchos dias con la boca abierta. Ddénde se
encontraba llegaban amistades y le daban
bebidas fermentadas de maiz o yuca, de esta
manera logré mantenerse vivo casi sin conciencia
y, es de esta experiencia, de donde se crea la
versién del Felipe borracho. A pesar de la tortura,
consiguid subsistir, y después llegd a los altares
(Blanco,1987; Ortiz, 2023). De lo expuesto, quedd
el modismo de su habla expresado en la locucién:
“lo, lo, lo”

Como pasa con todos los otros espiritus, el
Negro Felipe tiene caracteristicas
particulares que permiten identificarlo
cuando se posesiona de su huésped. Entre
éstas, sobresale su manera de hablar, seguin
la construccion popular de cémo hablaria un
negro cimarron de la época colonial: una
glosolalia con intercalacion de la particula
lo. Veamos un ejemplo recopilado por Dilia
Flores Diaz (1988, p. 48): “Lolonegrolo
lolodicilo lolovelo loloprobémolo,
loloquierolo lolodicilo lolollamolo lolocosolo
loloesolo...” (Negro dici problemo quiero
dici llamo coso eso tu llamo coso eso...);
donde se utiliza un doble registro
lingliistico: la marca como prefijo y afijo y el
habla sincopada y sin declinaciéon verbal,
gue se presume utilizan quienes no hablan
bien el castellano (Flores Diaz, 1988, p.126;
Amodio, 2009).

Como deidad, Felipe Ayakua, se expresa con
palabras de alta informacién como sustantivos,
verbos y adjetivos, en general repetidos en el
marco de los asuntos que manifiestan los
creyentes, con omision de locuciones funcionales
como preposiciones, articulos y conjunciones,
circunstancia que no impide la captacién del
mensaje por parte del creyente-receptor (Flores
Diaz, 1988). Los practicantes en el Negro Felipe o
Ayakua, como deidad, se acercan por medio de
las oraciones con las cuales se invoca, de la cual
conocemos al menos dos versiones, una



publicada por Blanco (1987) y otra similar en las
tarjetas de las perfumerias esotéricas.

Desde la comprensién profunda de la
sanacion, se unifican elementos de cuerpo y alma
integralmente, donde lo bioldgico, espiritual,
fisico, quimico, médico, sanitario y cultural deben
combinarse para la salud del ser humano.
“Percibir la enfermedad y la sanacidon mas alla de
la relacion bioldgica-natural que presenta la
medicina alopatica-positivista, sino un proceso
bioldgico, psicoldgico y social, donde lo natural y
lo cultural son manifestaciones que nos conectan
con la muerte como expresion humana
ineludible”, también “sanaciéon apunta mads alld
del curar una enfermedad. Llega a la esencia
misma del ser. A su profundidad intrinseca, a sus
creencias. No juzga, comprende”, en ella se
aborda lo emocional, obviado en muchos casos
por la medicina alopatica (Gonzalez Segovia,
2018, p.179; Gonzdlez Segovia y Mujica
Verasmendi, 2025).

Hemos sido testigos, por ejemplo, de cdmo
se incentivan creencias y religiosidades “de la
nueva era”, “terapias angélicas”, “meditacién
trascendental”, asi como multiples creencias de
reciente data. En una oportunidad estdbamos en
una entrevista con un afrodescendiente y le
pregunto sobre el culto de su abuela a Maria
Lionza, lo cual provocd que la persona que estaba
grabando casi de inmediato recogiese todos sus
equipos y se fuese con el argumento que tenia
otro compromiso. Esta actitud hubiese podido ser
predecible con algun religioso catélico o
protestante. Es, sin embargo, incompatible con
un estudiante del PNFA de Artes y Culturas del
Sur.

No puedo ocultar que alun me conmueve la
escena porque indica lo lejos que estamos del
respeto a las ancestralidades africanas, a nuestras
propias improntas, a lo que nos marca en la
esencia de lo que somos en tanto comunidad-
pueblo. Pensé en el Negro Felipe Ayacud quien
protege desde niiios y nifias a sus descendientes,
los guia y cuida a pesar de ser el integrante de la
Corte de Maria Lionza mas racializado todavia en
la actualidad.

N
A
El negro Felipe y el racismo espiritual ><

REFERENCIAS

AMODIO, Emanuele (2009). “Las cortes histéricas
en el culto a Maria Lionza en Venezuela.
Construccién del pasado y mitologias de los
héroes”. Revista Venezolana de Economia y
Ciencias Sociales v.15, n.3 Caracas. http://
ve.scielo.org/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S1315-
64112009000300009

BLANCO, Celia (1987). Manual Esotérico. Editorial
Solar, 1987.

CLARAC DE BRICENO, Jacqueline (1992). La
Enfermedad como Lenguaje en Venezuela.
Mérida, Universidad de Los Andes.

FLORES DIAZ, Dilia (1988). Hablas sagradas.
Opcién, afio 5. N° 8, noviembre, pags. 124-
131.

GONZALEZ SEGOVIA, Armando (2018). “Sanacion
de cuerpo y alma: el caso de Maria Lionza”.
HumanArtes, afio 7 - N2 13, julio-diciembre,
pags. 178-187; cita pags. 179, 180. Ver:
http://revista-humanartes.webnode.es/
revista-humanartes/

GONZALEZ SEGOVIA, Armando-Mujica
Verasmendi (2025). Afrodescendientes en
los llanos de Venezuela. Caracas: El perroy
la rana.

ORTIZ DE LEON, Paola (2023). “Espiritismo

Venezolano: ElI poderoso Negro Felipe”,

iworos.com https://iworos.com/

espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-
venezolano-el-poderoso-negro-felipe/

(1933-1936). Diccionario, ver: ayacua |

Definicion | Diccionario de la lengua

espanola | RAE - ASALE

SALAS, Yolanda. “Una biografia de los «espiritus»
en la historia popular venezolana”, Inti:
Revista de literatura hispanica. N2 45, 1997,
pags. 163-174; cita pag. 165. https://
digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/
iss45/23

RAE

63


http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://revista-humanartes.webnode.es/revista-humanartes/
http://revista-humanartes.webnode.es/revista-humanartes/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://dle.rae.es/ayacu%C3%A1
https://dle.rae.es/ayacu%C3%A1
https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss45/23
https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss45/23

XBOLETI'N en RED N° 29-2 Enero 2026

DE LAS NUEVAS GENERACIONES PARA EL FUTURO

ELL TAN TAN DE LA
TRADICION

NATHALIA MARINO MENDEZ*
VENEZUELA

* Estudiante del tercer afio de Artes Visuales, en la Escuela de Artes Visuales Cristdbal Rojas, nacida en La Victoria, estado
Aragua, hace 14 afios . Apasionada del dibujo libre, la percusion y al piano.
Correo-e: nathalimarinom@gmail.com

64



EI tambor se ha convertido en una de
las mayores expresiones culturales en Venezuela.
Estd bastante arraigado a la historia del pais que,
asi me lo han explicado, es una mezcla de lo que
nos vino de Europa, Africa y lo que practicaban
nuestros pueblos indigenas. Representa lo que es
la resistencia, la celebracidon y la sazén de lo que
Somos.

Mi papa me ensefid como se toca el tambor
en las parrandas, aguinaldos e incluso en la gaita
zuliana, todos estos ritmos muy populares en la
época de diciembre, de Navidad. El me dijo que
existian frases clave que no necesariamente
tienen sentido, tipo: "cachapa con compota”,
pero al imitar su sonido en el tambor podias sacar
varios tipos ritmo para acompaiiar la musica. No
todos los tambores son iguales ni se tocan de la
misma manera ni en la misma ocasién.

Con lo que mi papa me ensefidé participé
tocando el tambor en una parranda que hicieron
en casa de mi padrino. Ademas de la percusion,
utilizaban cuatro, charrascas, maracas. Los
aguinaldos eran mas lentos y eran dirigidos al
Niflo Jesls, como canciones de cuna. Las
parrandas eran mas rapidas y alegres, y trataban
de la fiesta de diciembre. En esta celebracion se
comparte y se disfruta de mucha comida que
comparten los organizadores entre familiares y
amigos.

PARADURA DEL NINO JESUS

Un mes después, volvi a tocar el tambor en
la casa de unos amigos de mi mama. Ellos
hicieron una Paradura del Nifio Jesus que se
practica en los pueblos andinos venezolanos. El
ritmo tradicional era mas lento, pero los
organizadores no lo querian asi porque decian
gue, en su tierra, quienes lo interpretan son
generalmente los abuelitos y para ellos se
escucha como triste. Asi que lo toqué a ritmo de
aguinaldo como me lo pidieron.

Las paraduras son parecidas a las parrandas,
solo que aqui se le reza al Nifio que ya nacid y la
cancién que se interpreta va diciendo las acciones
gue hacen los presentes, en especial, unos

SEMILLERO PATRIMONIAL

sefiores que se nombran como padrinos. Lo
levantan como si estuviese de pie, se le pasea por
el lugar donde esta ubicado, y cada uno de los
presentes tiene que darle un beso. Después de
eso se procede a rezarle un rosario.

Al igual que en las parrandas se come muy
sabroso, solo que en esta oportunidad se incluyd
platos meridenos. Habia un dulce caliente que no
pude comer que se llamaba Curruchete y esta
hecho con un licor que mi mama me dijo que se le
dice “miche”; tiene queso ahumado, papelén y
pan picadito. También nos ofrecieron otro plato
llamado polenta, ensaladas y otros dulces que
fueron preparados por los dueifos del
apartamento.

Mis padres me dijeron que todo esto es
parte del patrimonio cultural porque se hace
desde hace muchos afos atras y se relne a las
personas en torno a una creencia que nos
heredaron y es la de venerar al Nino Jesus. A mi
me gusté aprender y participar en esta tradicién
tocando el tambor que viene de los ancestros v,
ademas, porque le da mas ritmo a la musica.

En las imagenes Nathalia acompafiada de su madre y su
padre, quienes le guian el camino para descubrir nuestro
patrimonio cultural.

Fotos: Cortesia de la autora.

65



X INFORMATIVO

REFERENCIAS
AUDIOVISUAL

[LA DIvVINA PAS
‘ DE LAS ALMAS

Desde este documental conoceremos

la 3era. manifestacion religiosa mas
multitudinaria del mundo y la principal
advocacion mariana venerada en el centro-

occidente de Venezuela. "La Divina Pastora de las
Almas" narra cdmo cada 14 de enero, la Virgen
sale de la Basilica de Santa Rosa en Barquisimeto
(Lara) para recorrer las calles en su tradicional
procesion de casi ocho kildbmetros, acomparada
de miles de devotos y feligreses que vienen de
todo el pais para mostrar un sentimiento, una

>

CINESA CHANNEL

creencia y una fe colectiva arraigada desde 1856 y
gue en la actualidad representa un simbolo de la
venezolanidad. Presenta el origen de esta
advocacion, su evolucién y riqueza cultural, a
través de imadagenes inéditas y testimonios, los
cuales muestran la fuerza de la devocién a "la
pastorcita”, como carifiosamente la Ilaman sus
fieles, en convencimiento de que sus peticiones
se han cumplido y en la promesa de la renovacion
de la fe como acto intimo de agradecimiento y de
veneracion a su imagen, que aun después de 150
anos sigue presente en la cotidianidad de los
larenses y en el "ser" de los venezolanos.

LA DIVINA PASTORA DE LAS ALMAS
https://www.youtube.com/watch?v=dtj8orLsyWs

GUION Y DIRECCION: Maurizio Liberatoscioli y Andrés Crema (2024)
https://www.youtube.com/@Indiemultimedia (2017)

66



INFORMATIVO X

LECTURAS SUGERIDAS
COMPLEMENTARIAS

Afrodescendientes
festejando entre dioses y espiritus
Bety Mendoza / César Escalona / Karina Estrano /

Gladys Quiroga / Gladys Obelmejias y otros
Compilador Di6genes Diaz

(S|
ELPERRO
yLARANA

i

Lamentablemente, el reencuentro
de la madre Africa con Abya Yala no
ocurrio con la alentadora emocion natural
qgue debimos sentir. Sus hijas e hijos
llegaron secuestrados y esclavizados para
acompafiar en el infortunio a los nativos
del «nuevo continente». No obstante, su
altivez, su idoneidad y toda su cultura
llegaron en su espiritu y con sus dioses y
creencias, fortaleciendo asi su resistencia
a la barbarie europea. En 10
ensayos compilados encontramos los
testimonios, caracteristicas,
trascendencias y conjugaciones de una
diversidad de formas y «reglas»,
adaptadas a las necesidades espirituales
de multiples comunidades
afrodescendientes y de creyentes; su
arraigo elemental abarca canto vy
tambores para el acto ceremonial de
comunicacién con orishas y deidades. Una
comun adversidad las persigue a todas,
sin excepcidn: el influjo de la supremacia
colonial que las irrespeta y persiste en el
trato lacerante, para luego condenarlas
legal y moralmente, aunque la igualdad
sea un derecho".

Autores y autoras del contenido de esta obra hacen parte de la visién religiosa y cultural como
afrodescendientes especialistas en multiples expresiones artisticas y creencias de los pueblos africanos,
adaptadas a las condiciones y a la praxis de cada lugar del continente en donde echaron raices para
continuar. Son ellos: Bety Mendoza, Miguel Urbina, César Escalona, Karina Estrafo, Eward Ysea, Argisay
Molina, Gladys Quiroga, Gladys Obelmejias, Pablo Landaez y Luis Perdomo.

Afrodescendientes festejando entre dioses y espiritus. Compilador Didgenes Diaz.

g MENDOZA, B., ESCALONA, C., ESTRANO, K., QUIROGA, G., OBELMEIJIAS, G. Y OTROS (2024).

PDF | o
Disponible en:

Fundacion Editorial El perro y la rana. Primera Edicion. Caracas.

http://www.elperroylarana.gob.ve/afrodescendientes-festejando-entre-dioses-y-

espiritus/

67



X INFORMATIVO

m —

v é 01
-

g = 02

- D 03

¢ O 04

O 05

= = 06

7, O 07

<3 o
oc 09

E |<_t 10

Z (a 11
L 12

Q o

g

&

- 2 13
Q > 14
L
[_u . 15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

SIN

27
28-1
E 28-2
2 291

PDF

TEMATICAS . PRIMERA ETAPA

Nace un boletin

Dia Nacional del Patrimonio Cultural / Carnavales
Patrimonio literario / mes de la poesia

Fiestas del solsticio de verano

Llegé San Juan Bautista

Patrimonio cultural edificado / mes del arquitecto
Nifias y niflos jugando con el patrimonio
Religiosidad y devociones

Abya Yala / La resistencia indigena

El dia de Muertos

Tradiciones decembrinas

ler Aniversario del BOLETIN en RED

TiTULOS . SEGUNDA ETAPA

Reflexiones en tiempos de pandemia
Interculturalidad y saberes ancestrales

Vulnerabilidad y desafios globales actuales

Educacion patrimonial: hacia la revitalizacidn de la biodiversidad y
diversidad cultural

Gastronomia: sabores de identidad

Patrimonio cultural en las artes y oficios

Patrimonio cultural y turismo: hacia un turismo que camine con la gente
Historia, identidad y soberania

Patrimonio cultural y memoria local

Patrimonio cultural en riesgo

Los museos en el patrimonio cultural

Patrimonio Cultural Indigena

Patrimonio Cultural y cambio climatico

Patrimonio Cultural en tus manos: Gestidn Integral del Patrimonio
Cultural

Edicidn Especial 5to. Aniversario

Patrimonio Cultural Industrial y de Produccién
Patrimonio Cultural en las Cencias

Patrimonio Cultural en las Ciencias

Patrimonio Cultural y Espiritualidad

DISPONIBLES EN: https://www.redpatrimonio-ve.com/boletin

68


https://www.redpatrimonio-ve.com/boletin

INFORMATIVO x

ESCANEA PARA ACCEDER

1 4
d 4 o
.I RE
Patrimonio CULTURAL

£
i 1%
7Y
1

E .} ‘
A:"
— -

L,

¥/ Y
| ‘a )/

Patrimonio c"?\tu URAL
O

¥z —9 ,«Z-

REVISTA DE PATRIMONIO CULTURAL REVISTA DE PATRIMONIO CULTURAL REVISTA Dt PATRIMONIO CULTURAL REVISTA DE PATRIMONIO CULTURAL REVISTA DE PATRIMO

69



\< INFORMATIVO
(74

PrROXIMA EDICION
CONVOCATORIA

. ““‘I

1..‘ “. -

f‘ﬂr

EN-L.A MUSICA

ENERO - ABRIL 2026

El manuscrito mas antiguo que se conoce del Himno Nacional de Venezuela. Circa 1840-1845

Fuente: https://papelesdehistoriavzla.blogspot.com/

70



PROXIMA EDICION . BOLETIN EN RED N° 30
PATRIMONIO CULTURAL EN LA MUSICA
Enero - Abril 2026

OBJETIVOS DE LA EDICION N2 30

I. Comprender las diversas dimensiones del
patrimonio cultural, donde la musica es una
manifestacion viva del patrimonio inmaterial
gue preserva historias, valores e identidad de
una comunidad, transmitiéndose de
generaciéon en generacién a través de
canciones, ritmos y melodias, y abarcando
tanto elementos intangibles (practicas,
conocimientos) como materiales
(instrumentos, partituras).

Il. Explorar los aportes y experiencias que se han
desarrollado en el d&mbito nacional e
internacional para la conservacion y
proteccién del patrimonio cultural musical.

lll. Incentivar un didlogo transdisciplinario para
profundizar en la interpretacion y estudio del
patrimonio cultural desde la diversidad
musical presente en nuestro pais que muestra
la rigueza que vibra en las emociones e
historia de los pueblos.

IV. Investigar sobre la riqueza de conocimientos,
practicas, objetos y espacios que integran el
legado cultural musical de nuestro pais, los
cuales tienen importancia en los procesos
histéricos, politicos, sociales y culturales,
formando parte del patrimonio cultural a
resguardar y conservar.

V. Mostrar la importancia del patrimonio
cultural musical como archivo sonoro de
cultura, identidad y memoria que cumple una
funcién social en la vida comunitaria y en las
actividades cotidianas, como celebraciones,
festividades religiosas y faenas agricolas, entre
otras.

SECCIONES DE LA REVISTA BOLETIN EN RED

OBSERVATORIO DE PATRIMONIO: articulos de
opinidn, reflexiones o denuncias susceptibles a la
pérdida de valores intrinsecos del patrimonio
cultural.

OPINION-INVESTIGACION:  articulos  productos
parciales de investigaciones relacionadas a las

INFORMATIVO X

diferentes areas o categorias del patrimonio
cultural.

RESENA-ACTUALIDAD: articulos que enfoquen
problemdticas de actualidad del patrimonio
cultural, donde la opinién de los propios actores
del patrimonio es resaltada.

CRONICA-HISTORIA:  articulos de  referencia
histérica del patrimonio cultural de nuestras
ciudades y pueblos de Venezuela y Nuestra
América.

REQUERIMIENTOS

* Enviar los articulos en formato Word al correo-
e: redpatrimonio.ve@gmail.com

* Titulo: 12 palabras maximo.

* Extension del cuerpo del texto: entre 1500
minimo a 3000 palabras mdaximo (incluyendo las
referencias bibliograficas).

* Imagenes o fotos, con su respectivo mensaje
escrito, fuente o autor, en formato JPG,
preferiblemente con una resolucién mayor de
800px.

* Incluir una pequefia resefia curricular y un
correo de contacto para nuestros lectores, de tres
lineas maxima de extension.

* Las informaciones enviadas deben ser
previamente corroboradas y debidamente
sustentadas con referencias confiables y certeras,
ajustadas a las normas APA 2026.

71


mailto:redpatrimonio.ve@gmail.com

REDpatrimonio.VE

KOO K

Observatorio de Patrimonio Cultural

La Red de Patrimonio Cultural de Venezuela (REDpatrimonio.VE) es una iniciativa de construccién
colectiva, nacida en el afno 2018, para la gestién del conocimiento en materia de patrimonio cultural
venezolano y nuestroamericano, con una visidon de inclusidn y transdisciplinariedad, en el marco de la linea de
investigacion “Patrimonio Cultural, memoria e identidad” del programa en Ciencias de la Conservacién del
Patrimonio Cultural de la Direccién de Sociopolitica y Cultura de la Fundacion Instituto de Estudios Avanzados
(IDEA).

MIEMBROS DE LA RED DE PATRIMONIO CULTURAL DE VENEZUELA

Fabiola VELASCO PEREZ. Dionys RIVAS ARMAS. Octavio SISCO RICCIARDI. José Gregorio AGUIAR LOPEZ. Petra AGUILERA
ALGUINDIGUE. Carmen Julia Il AMUNDARAIN ORTIZ. Gersury Katiuska ARIAS GARCIA. Miguel Alciro BERROTERAN. Carolina
BERTI. Claudio BERTONATTI. Trina Maria BORREGO DE GAMEZ. Michel BURGOS. Andrés CASTILLO. Yaritza CONTRERAS RIVAS.
Jesus Enrique CORDERO VIERA. Isabel Maria DE JESUS PEREIRA. Daniel DI MAURO. Oscar FERNANDEZ GALINDEZ. Carlina FLORES
LISCANO. Emily GONZALEZ. Armando GONZALEZ SEGOVIA. Victor GONZALEZ NANEZ. Andreina GUARDIA DE BAASCH. Judith
HEREDIA ARIAS. Jorge Luis HERNANDEZ. Alejandro LINARES MUNOZ. Aida MACHADO ROJAS. Natchaieving MENDEZ. Wilfredo
MENDOZA. Ismenia de Lourdes MERCERON. Debbie MOLINA. Evelyn MOY BOSCAN. José Alberto PARRA OLIVARES. Blanca PEREZ
HERNANDEZ. Juan PINANGO. Carlos QUINONES GUEVARA. Carlos Dario RAMIREZ MORALES. Luis Eduardo RANGEL GONZALEZ.
Manuel Alejandro REINA LEAL. Maria Alejandra RIVAS SALCEDO. Grecia SALAZAR BRAVO. Iris SALCEDO MURO. Gustavo Enrique
SOLORZANO GONZALEZ. Lilia TELLEZ. Luisa VILLAMIZAR CONTRERAS. Soraya YARACUNA DE ABREU. Vidal CISNEROS. Maury
MARQUEZ. Nancy ESCALANTE. Eucarys JIMENEZ ESCALONA. Rodolfo VARGAS. Belkys MONTILLA ESCALONA. Jorge RIVAS. Maria
Gabriela MARTINEZ DIiAZ. Rebeca REQUENA. Carlos MORGADO DELGADO. Maria Ismenia GARCIA. George AMAIZ. José Ignacio
LARES GUERRERO. Nélida REQUIZ SAYAGO. Oscar MAIDANA PINO. Arnoldo BARROSO CORDERO. Yulitza GARCIA PITRE. Carmen
Aidé CAMACHO GONZALEZ. Gladys OBELMEIJIAS. Betty GONZALEZ MENDOZA. Eliana CRESPO PACHECO. Carlos NOHLE. Luz
Omaira MENDOZA. Yolimar HERNANDEZ. Martin PADRON. Manuel Antonio LOPEZ. Pedro REYES. Ritzy MEDINA. Gabriel BAUTE.
Yurani GODOY. Ana Isabel MARQUEZ. Elita MEDINA. Amarildo FERREIRA JUNIOR. Anabel LOZANO. Edgar HERNANDEZ. Himar
RIVAS. Pedro ALVAREZ. Marina CIBATI. Maria Francisca WALLS. Salvador VILLA. Maria Milagros PEREZ. Hebert STEGEMANN.
Jessica LALANGUI. Moravia PERALTA. Joffred LINARES. José Gregorio GONZALEZ. Orlando ARAQUE.

INSTITUCIONES

Fundacion de Estudios Avanzado— IDEA, Caracas

Escuela Venezolana de Planificacion, Caracas

Direccion de Proyectos y Cooperacion Técnica de la Alcaldia Municipio Ambrosio Plaza, Guarenas
Patrimonios AC, Caracas

Observatorio de Patrimonio Cultural de la Universidad Nacional Experimental Rafael Maria Baralt, Maracaibo
Fundacion Museo Histdrico de Carupano

Coordinacion de Patrimonio y Turismo de Trujillo

redpatrimonio.ve@gmail.com
@redpatrimoniove
@redpatrimoniodevenezuela
https://www.redpatrimonio-ve.com
https://www.youtube.com/@redpatrimoniove2841



