
  

 

Mujica Rojas, Jesús (2025) 

Cosmovisión Ancestral y la Maternidad Cósmica. Boletín en Red. Revista de 
Patrimonio Cultural, N° 29, Volumen 2, año 7, etapa 3, enero, pp. 40-47 



40 

 

Bachué (1926). Diosa generatriz de los Muiscas. Obra del artista colombiano Rómulo Roso (1988-1964) Fuente: https://
i.pinimg.com/736x/ac/a5/b7/aca5b723adb2220908aa7b7bbb17c366.jpg 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



41 

 

 

    “¿Un refugio? ¿Una 
barriga?  

¿Un abrigo para esconderte 
cuando  

te ahoga la lluvia, 
    o te parte el frío, o te 

voltea el viento?  
    ¿Tenemos un espléndido 

pasado por delante? 
Para los navegantes con ganas de viento,                                                                  

  la memoria es un puerto de partida” 
 

Eduardo Galeano  
“Las palabras andantes” (1993)  

 

Inicio Cósmico 

E n este continente que los pueblos 
originarios llamaron en tiempos milenarios Abya 
Yala, hoy América, existen evidencias que llegan a 
nuestros oídos a través de antiguos testimonios 
que demuestran las formas de explicar lo 
incomprensible a través de mitos, cuentos y 
leyendas. Nuestra especie humana los pensó con 
palabras y los expresó con imágenes plasmadas 
en petroglifos y pinturas rupestres, en la 
cerámica, el tejido y la cestería, con símbolos 
sintetizó la palabra-pensamiento perpetuando y 
recreándola de generación en generación. 

De esta manera, nos llegan hasta este 
tiempo contemporáneo las diversas versiones 
sobre la creación de la vida que nuestros 
antepasados fueron construyendo y conformando 
como un patrimonio colectivo, amado, con fuerza 
telúrica y espiritualidad, los cuales sirven de 
alimento a la cultura colectiva del cuidado 
ejercida por todas y todos.  

En el pasar de las edades, tiempos 
transcurridos, sus significados en relación a la 
maternidad cósmica señalan en lenguajes 
diversos las formas propiciadoras de la vida en la 
Pachamama, nuestro planeta azul, que tiene sus 
diversas expresiones en el subsuelo del plano 
terrenal, el fondo de las lagunas, ríos y mares, a 
flor de la tierra y en las montañas, desde los cielos 
y más allá en el cosmos, diciéndonos: Alza tú 
palabra, no la voz. Las simientes florean por el 
rocío, no por el trueno. La palabra-pensamiento 
es la guarda del fuego sagrado.  

Antes del nunca empezar 

Iniciamos este recorrido cósmico, con los 
mitos de creación del mundo según la tradición 
oral de la cultura originaria Muisca, origen 
Chibcha, ubicada en el altiplano de 
Cundinamarca, meseta de Bogotá, Colombia 
(Iriarte, 1993).  

La palabra-pensamiento nos narra que por 
disposición del supremo Chiminigagua, las aves 

Jesús Mujica rojas * 
Venezuela 

Cosmovisión Ancestral 
y la Maternidad 

Cósmica 

* Ceramonauta. Premio Nacional de Cultura (2019-2020) Mención Saberes Ancestrales. 
Correo-e: investigacionartesania@gmail.com 

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  



42 

 

negras surcaron los confines de la nada y a través 
de sus picos esparcieron la luz del “Principio 
Creador”. Luego creó a Súa, el sol, para que 
iluminara la tierra saliendo por el este y 
ocultándose por el oeste al cumplir su jornada 
diaria. También creó a Chía, la luna, “Madre 
Protectora”, para que con su luz fresca suavizará 
por la noche la tierra de los rigores de Súa. 

Mientras el Hijo del “Principio 
Chiminigagua” no se daba descanso en la creación 
de animales para la tierra, aves para los cielos y 
las cumbres, peces para los ríos, las lagunas y los 
mares. La laguna de Iguaque fue el vientre 
materno del cual emergieron los primeros seres 
racionales por los designios del “Hijo del 
Principio”, del fondo lacustre hizo emerger de sus 
aguas a Bachúe (senos afuera) con un niño en sus 
brazos que luego se convirtió en su marido.  

La cósmica y divina fecundidad de la pareja 
primigenia comenzó a poblar la tierra. Pasó largo 
tiempo, Bachúe y su marido, agotados por su 
labor creadora y por la edad, cesaron de procrear 
y esta misión la asumieron sus descendientes. Un 
día la pareja emprendió el regreso hacia la laguna 
de Iguaque acompañados de su gran prole. A 
orillas de la laguna les hablaron a sus hijos e hijas 
invitándoles a llevar una vida en paz y solidaria 
acorde a las enseñanzas por ellos impartidas.  

Acto seguido el plácido vientre de la laguna 
se tragó a los divinos seres y al rato del fondo del 
agua emergieron dos grandes serpientes sagradas 
y los descendientes de la pareja primigenia 
interpretaron ese prodigio adorando a los ofidios, 
reptiles acuáticos, venerados por los Muisca y sus 
parcialidades que se extendieron hacia el 
oriente… y las mujeres buscaron las orillas de las 
lagunas para parir sus frutos. 

El páramo de nunca acabar 

Vamos a recorrer la creación del mundo 
según la tradición oral de la Nación Kuika de las 
parcialidades Estiguates y Chachíes del páramo de 
Cabimbú y el valle de Chachiques en el estribo 
oriental de Trujillo, andes venezolanos 
(testimonio del Negro Chico, José Mejías, 1980).  
Los seres humanos arribaron desde el oeste 
atravesando las tierras altas donde las piedras 
están fundidas con caracoles y peces marinos, 
que desde antes de la memoria estaban cubiertas 

por las aguas del mar.  

Una gran ave, un cóndor, viajó desde el 
vientre materno a la laguna de Iguaque y sobre el 
espejo de agua de la laguna de Nunca Jamás 
colocó un envase de barro cocido y al llegar a la 
orilla descendieron unos pequeños seres 
fantásticos con poderes mágicos llamados 
Momoyos (Momoy), que son los protectores de la 
naturaleza y los seres vivientes. El envase 
cerámico lleva el nombre de Imbaque, como 
alusión al vientre materno primigenio de la 
laguna de Iguaque.   

“Juan Caimito -cuenta el Negro Chico- fue el 
abuelo de mi abuelo, era un indio Chachique que 
vivió en Santiago del Burrero, Trujillo. Su vida fue 
un ejemplo de solidaridad y constante lucha 
contra los señores de la tierra, encomenderos del 
régimen colonial español, que despojaron a los 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  

Páramo Cabimbú, Laguna del nunca jamás, estado Trujillo  
Fuente: https://steemit.com/viaje/@sanvigoseven/paramp-de-cabimbu



43 

 

indios de estas tierras”.    

Contaba el finado Juan Caimito que hace 
tiempo, perdido en la memoria, la Luna vivía en 
un fabuloso santuario de resplandeciente oro 
llamado Nakota Nareupa, cuyo dueño y señor era 
el Sol. Como el tiempo no existía, estos 
personajes discutían y acordaron que el Sol 
gobierna la tierra de día y la Luna durante la 
noche. Agotados se fueron a descansar. 

Keuña, espíritu del mal, desde las entrañas 
de la tierra produjo un terremoto que destruyó la 
casa del Sol y por un brusco movimiento echó a 
rodar una gran piedra hacia el naciente y de ella 
nació el primer hombre que se llamó Musí. Por la 
ladera del poniente rodó otra piedra y de ella 
surgió la primera mujer que se llamó Mitisus.  

Ambos seres vagaron mucho tiempo por los 
montes y páramos hasta que se encontraron y se 

juntaron. De esta unión salió la tribu de 
Estiguates que vivieron en el valle de Cabimbú y 
los Chachiés que se fueron al valle de Chachiques. 
El espíritu del mal lanzó un conjuro y petrificó 
toda la descendencia. El Sol dispuso que al 
amanecer de cada día el canto de un pájaro 
ayudará a resucitar a los seres petrificados, así 
como también dar el nombre a las cosas y a los 
animales” (Mujica, 1995).  

La cultura originaria alto andina es 
espiritual, vertical y ascendente. Desarrolló su 
agricultura sobre el esfuerzo de arrancarle al agro 
inhóspito su sustento por la fuerza. 

Tacarigua y las Figurinas de las 
Grandes Madres 

Gilberto Antolínez (2023) describe las 
características que poseen las figurinas cerámicas 
arqueológicas de la región central del lago de 
Tacarigua (Arawak tacarigüense de los valles de 
Aragua, arribados desde las llanuras vecinas del 
Orinoco) y el archipiélago de Los Roques La 
figurina de la Mater Tacarigüense la describe con 
cabeza de luna en la fase “cuarto creciente”, ojos 
sexualizados, sin pupilas. Además, presenta 
Hipertrofia de la capa adiposa, sexo exagerado, 
decoración plectógena incisa (imitación de la 
cestería) en la cabeza y cuello y predominio 
fisiomorfo. Esta descripción la hace Antolínez 
basándose en una pieza del Lago de Tacarigua 
(Aragua y Carabobo) de la colección de Rafael 
Requena.  

La Mujer Ovario, en los pueblos originarios 
del tronco arawak, es símbolo de la Luna, del 
Agua y la Naturaleza, protectora de la especie 
humana y propiciatoria de las buenas cosechas y 
la abundante pesca. El impulso de la cultura es 
femenino, su arte más avanzado es la cerámica y 
su tiempo es el de las estaciones, alternado entre 
tiempo de sequía y tiempo de lluvia. La mujer 
representa el símbolo, el ritmo del tiempo 
macrocósmico natural y extrahumano.  

Para Antolínez, el matriarcado de Tacarigua 
con toda certeza determinó el destino político-
social de la tribu, encarnó el ideal de la fuerza, de 
soberanía y la autodeterminación. Esto se expresa 
en sus simbologías, enmarcadas en una cultura 
anfibia, como las ranas que viven entre el agua y 
la tierra y son sinónimo, al igual que la mujer de 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  

cabimbu-un-paraiso-agroturistico-de-los-andes-venezolanos 



44 

 

fertilidad.  

Advierte Antolínez (2023) que dos grandes 
corrientes culturales interactuaron y se fundieron 
en el suelo de lo que hoy es Venezuela: la 
occidental andino-centroamericana de 
agricultores intensivos de maíz y papa y la 
oriental atlántica o amazónica-orinocense, 
navegantes y agricultores de yuca, maíz, 
pescadores y cazadores.  

La corriente originaria Timoto-Kuika penetra 
en varias avanzadas por los valles interandinos y 
se detiene en Lara. Mientras que la atlántica, la 
cultura originaria Arawak, la Karibe y la Tupí 
Guaraní recorren el territorio por los ríos y costas 
de oriente, centro y occidente llegando hasta la 
península de La Guajira, estableciendo contacto 
en un tiempo milenario con la andina y se 
expanden hacia Colombia y las islas del Mar 
Caribe, donde se internan hasta La Florida (p. 
172).  

Amalivaca y el poder repoblador de la 
semilla del Moriche  

La cultura orinocense-amazónica es impulso 
horizontal telúrico. Cimentada sobre la 
exuberancia de la abundancia de la selva tropical. 
Las energías humanas constituyen un valor 
sagrado que no se puede ni debe derrochar. La 
“Mujer Primordial” es la dadora de la vida, la 
preservadora y la responsable de la procreación 
humana. 

El pueblo Tamanaco, de filiación Caribe, 
habitantes de la cuenca del río Orinoco 
expresaron en la palabra-pensamiento los anales 
de sus orígenes en el “Mito de Amalivaca” que 
luego fue referido por el sacerdote jesuita 
Salvatore Gilij en el siglo XVIII.  

Más tarde durante el siglo XIX, el científico 
Alejandro Humboldt lo escuchó de boca de los 
Otomacos durante el siglo XIX. Posteriormente el 
geógrafo Agustín Codazzi, el cronista Arístides 
Rojas y el poeta y apóstol de la independencia 
cubana José Martí dan fe del mito.  

Durante el siglo XX, el sabio Lisandro 
Alvarado volvió el interés sobre Amalivaca. El 
escritor y cronista Enrique Bernardo Núñez lo 
coloca en su novela “Cubagua” (1931). Gilberto 
Antolínez en 1939 desempolva el mito y César 

Rengifo, periodista, artista plástico y dramaturgo 
escoge este tema mitológico ancestral para 
plasmarlo en un gran mural ubicado en el Centro 
Simón Bolívar de Caracas (1954). 

El narrador cubano Alejo Carpentier lo 
cuenta en “Los advertidos" (1965), quien se nutrió 
en sus viajes por el Orinoco (1947) de la tradición 
oral que luego transformó en su novela “Los 
pasos perdidos” (1953). 

En el siglo XXI, el profesor Alberto Rodríguez 
Carucci en su libro “Sueños originarios” (2011), 
escribe sobre la memoria y los mitos en la 
literatura venezolana, afirmando que el mito de 
Amalivaca, tanto en la oralidad como en la 
escritura [las artes plásticas] ha trascendido 
épocas y obstáculos.  

Sobre este mito, César Rengifo señala:  

De acuerdo con este mito existía la tierra 
de los Tamanaco y llegó el gran diluvio, 
vino la gran insurgencia de las aguas que 
arrasaron con todo (...) solamente quedó 
un hombre y una mujer. Coincidió con la 
llegada de una pequeña nave [canoa], de 
otro lugar, de otro sitio, de dos personajes 
muy importantes que los Tamanacos 
llaman Amalivaca y su hermano Vochi. 

Amalivaca y Vochi, una vez que llegan a la 
tierra de los Tamanaco, deciden arreglar la 
tierra, crear una vía de agua [río Orinoco] 
que permitiese a los hombres bajar al mar 
sin muchos problemas y subir también por 
las mismas aguas. Pero no pudieron 
arreglar el problema hidráulico tan difícil y 
decidieron, pues, que el río bajara de la 
montaña al mar y el viento subiera del 
mar a la montaña. Así podían bajar a 
favor de la corriente y subir a favor del 
viento. Esto señala que es un mito de 
cuando el hombre descubre o inventa la 
navegación a vela, descubriendo leyes 
hidráulicas y ciertas leyes de los vientos. 
Entonces, ellos después que crean esa vía 
de agua que es el Orinoco, ordenan al 
hombre y a la mujer, que se habían 
salvado en el diluvio, que lancen contra la 
tierra el fruto de la palma de moriche y de 
los que lanzara el hombre iba a salir 
mujeres, y de los que lanzara la mujer iban 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



45 

 

a transformar en hombres.    

Efectivamente, esta pareja hizo esta 
acción con el fruto del moriche, y surgieron 
nuevamente los Tamanacos como pueblo 
(Mujica, 2008, p. 44). 

M`ma, la tierra Abuela creadora de los 
Waýúu  

Desde la palabra-pensamiento, escrita con 
saliva, en la memoria de las y los ancianos se fijó 
un tiempo (Weinchi), que abarca veinte 
generaciones en un aproximado de 2 mil años de 
permanencia de la Nación Wayúu, en la parte 
más septentrional del continente suramericano, 
donde se ubica la península de La Guajira, antes 
del arribo de los invasores hispanos. 

Cuenta la centenaria abuela Josefa María 
A’apuschana (Guarero, 1994) que la primera 
generación de Püslashi, los grandes seres 
prodigiosos, fueron los creadores de las plantas, 
los animales y los Wayúu, dotados del don de la 
palabra, el movimiento y la memoria.  

En estas jornadas para crear la vida los 
elementos: Juya (agua), M’ma (tierra), Siki (fuego) 
y Jouttay (viento) acordaron que Juya copulara 
con M’ma, la mujer ovario y por prodigio de su 
vientre hizo brotar las simientes de la vida y 
nacieron las plantas que se propagaron por todo 
su cuerpo, luego crearon los animales.  

Por su parte, Siki (fuego) buscó a Kai (sol) 
para que alumbrara por el día y a Kashii (luna) 
para que atendiera por la noche y controlara el 
flujo de las plantas y las mareas de Pala’a (mar)... 
entre otras cosas, lo que hoy conocemos como el 
principio de la fotosíntesis.  

Luego el Gran Padre Maleiwa, con la ayuda 
de Juya y M’ma, tomo la arcilla haciendo una 
especie de cuerda, le dio forma, pulido y con 
movimientos precisos creó a las primeras mujeres 
y hombres. Le insufló su aliento vivificante. De 
esta forma surgieron los Wayúu, sentenciando 
que “ellos serán los que hablarán y tendrán 
memoria”.   

Estas palabras-pensamientos sobre los 
orígenes, según la cosmovisión Wayúu, las 
costumbres, oficios, leyes, etc., son transmitidas 
de generación en generación a través de la 

elaboración de las muñecas de barro crudo 
llamadas Wayunkeerü, guiadas por las abuelas, 
madres y tías a las niñas en una dinámica 
pedagógica del aprender jugando.  

En la sociedad Wayúu lo lúdico es un medio 
que las mujeres desarrollan junto a las niñas, 
basado en una formación que genera la imitación 
y los consejos, aclarando la curiosidad y las 
destrezas manuales. El juego es la llave que 
adquieren las niñas de las adultas para abrir las 
puertas y penetrar en el fabuloso mundo de su 
cosmovisión, la fantasía y la magia, así como las 
costumbres, leyes, oficios y el espíritu colectivo. 

En este contexto la palabra-pensamiento 
tiene la connotación de: escuchar, hablar y 
comunicar. El alma de un pueblo se transmite de 
generación en generación a través de los mitos, 
cuentos y leyendas, del compartir de los 
sentimientos para soñar juntas y juntos (Mujica, 
2007, p. 57).  

La sociedad Wayúu es matrilineal. La 
preparación de la mujer para asumir sus roles 
comienza desde la niñez con la elaboración de las 
muñecas de barro crudo Wayunkeerü en la etapa 
premenstrual.  

Cuando esa niña se convierte en joven y 
entra a la pubertad siendo menstruante, ocurren 
cambios corporales y hormonales que significan la 
maduración sexual y que físicamente están aptas 
para la maternidad. En ese momento comienza 
otro proceso de enseñanza y la joven pasa por un 
ciclo de purificación, formación y educación que 
imparten las abuelas, madres y tías que 
denominan “encierro”. 

Al completar este periplo, la joven sale 
convertida en Mujer, con los saberes y haceres 
culturales y los oficios necesarios para contraer 
nupcias, entrar a la etapa del embarazo y la 
crianza de su parentela. El tiempo y el 
reconocimiento familiar y colectivo irán 
perfilando a la joven-mujer como matrona o 
“Gran Madre”.  

Al respecto, se destacan las palabras de la 
Dra. Gabriela Jiménez – ministra del Poder 
Popular para la Ciencia, Tecnología e Innovación 
(2025): 

La maternidad es una encomienda divina 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



46 

 

que supone toda una revolución a nivel 
biológico, sociológico, psicológico, 
emocional y espiritual. Dejamos de ser la 
mujer que éramos para transformarnos en 
una persona renovada. La trascendencia de 
la maternidad supera los elementos 
biológicos para convertirse en una vibración 
total de amor pleno, social, solidario y 
cuidadoso en todo momento.  

Final Cósmico 

Finalmente, es necesario reflexionar y 
generar nuestras acciones tomando conciencia 
que nuestro ADN está cimentado por los pueblos 
originarios y sus grandes troncos étnicos, al igual 
que los que portaban nuestros ancestros 
esclavizados en la Madre África y los genes 
europeos que nos convierten en una Nación 
Cósmica.  

Nuestro deber es prepararnos para pasar de 
la lucha no armada a la defensa integral de la 
nación en todos los frentes. Uno de ellos es la 
instrumentalización de nuestros activos culturales 
para fortalecer las relaciones psico-afectivas 
inmersas en el simbolismo de las cosmovisiones 
ancestrales. La guerra contra el imperialismo en 
este momento histórico es también en el plano 
cultural, espiritual y la religiosidad, como 
banderolas protectoras ante las agresiones del 
imperialismo norteamericano.   

Referencias 

ANDARA OLÍVAR, Manuel (1974). EL CAMINO DE 
SANTIAGO. Caracas: Archivo General de la 
Nación. 

ANTCZAK, María Magdalena y Andrzey T. (2006). 
LOS ÍDOLOS DE LAS ISLAS PROMETIDAS. 
Arqueología prehispánica del Archipiélago 
de Los Roques. Caracas: Editorial 
Equinoccio. Universidad Simón Bolívar. 

ANTOLÍNEZ, Gilberto (2023). HACIA EL INDIO Y SU 
MUNDO. Pensamientos vivos del hombre 
americano. Caracas: Fundación Editorial El 
perro y la rana.  

BLANCO, Luis (1999). KALIEBIRRI-NAE KUDEIDO. 
Literatura Jivi. Caracas: Editorial Tinta, Papel 
y Vida.  

 
IRIARTE, Alfredo (1993). MITOS MUISCAS. Santa 

Fe de Bogotá: Amazonas Editores LTDA. 
MUJICA ROJAS, Jesús (2007). AMÜCHI WAYUU. LA 

CERÁMICA GUAJIRA. Caracas: Editorial el 
perro y la rana. 

MUJICA ROJAS, Jesús (2008). CÉSAR RENGIFO a 
viva voz. Caracas: Fondo Editorial el perro y 
la rana.  

MUJICA ROJAS, Jesús (1995). CANTA EL RÍO. 
Revista Karimao, N° 7. Año 6 Enero-Marzo. 
Petare, Estado Miranda. Venezuela.  

RODRÍGUEZ CARUCCI, Alberto (2011). SUEÑOS 
ORIGINARIOS. Memoria y mitos en la 
literatura venezolana. Caracas: Fundación 
editorial el perro y la rana. 

 
 
 
 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  



47 

 

 

 
 
La Wanyunkerra 
CINEP Educación 
Intercultural 
 
Audiovisual 
Dirección: Alex Rondón 
Franco 

 
 
 

YouTube:  
https://
www.youtube.com/
watch?v=fuWFOijpPok 

C o s m o v i s i ó n  a n c e s t r a l  y  l a  m a t e r n i d a d  c ó s m i c a  


