
  

 

Barreto Escalona, Trino José (2025) 

María Lionza:  Identidad, patrimonio y culto. Boletín en Red. Revista de Patrimonio 
Cultural, N° 29, Volumen 2, año 7, etapa 3, enero, pp. 22-27 



22 

 

Representación de María Lionza por el escultor venezolano Alejandro Colina (1951) 
Fuente: https://diarionoticiasvenezuelaencontacto.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/10/marialionza-1.jpg 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  

“M aría Lionza constituía una 
divinidad para los jirajaras, 

representando en su imaginario a una 
madre, agua, tierra y luna; al tiempo que 
era una especie de Venus, muy querida 
por los hombres y jóvenes, quienes la 
relacionaban con una serpiente o la 
danta, cuya imagen inspiró al escultor 
venezolano Alejandro Colina para 
inmortalizar a la diosa madre montada 
sobre ella: mítico culto que ya traspasa 
nuestras fronteras”. 

 
Gilberto Antolínez, 1947 



23 

 

Trino José Barreto Escalona * 
Venezuela 

 

S egún Asael Mercado Maldonado y 
Alejandrina V. Hernández Oliva (2010), el término 
identidad se incorporó al campo de las ciencias 
sociales a partir de las obras del psicoanalista 
austriaco Erick Erickson, quien a mediados del 
siglo XX empleó el término ego-identidad en sus 
estudios sobre los problemas que enfrentan los 
adolescentes y las formas en que pueden superar 
las crisis propias de su edad. Para este autor la 
identidad, es un sentimiento de mismidad y 
continuidad que experimenta un individuo en 
cuanto tal, lo que se traduce en la percepción que 
tiene el individuo de sí mismo.  

Pero para definir una identidad 
necesariamente hay que introducirse en el 
estudio de los procesos históricos y esto requiere 
clarificar el lugar desde el cual nos situamos, para 
conocer de su formación intersubjetiva, teniendo 
en cuenta la comunicación efectiva entre los 
involucrados y como ha variado desde el 
comienzo, ya que ese mundo no es de una sola 
parte en particular, sino que es común a todos, y 
que  existen semejanzas y diferencias con quienes 
se vinculan la mayoría de las relaciones sociales. 

En esas interacciones de las relaciones 
sociales, con el transcurrir del tiempo van 
apareciendo figuras e hitos que cambian el 

desarrollo de los acontecimientos y que 
inexorablemente van a influir significativamente 
en la conformación de esa identidad. La función 
que desempeñan los personajes relevantes en los 
relatos históricos, tanto en la tradición oral como 
la escrita.  

Hablar de la identidad venezolana resulta 
complejo, ya que abarca múltiples dimensiones 
históricas, culturales, sociales y políticas. 
Partiendo que somos una mezcla de culturas muy 
disímiles y muchas veces antagónicas. Así 
tenemos la cultura aborigen mezclada con la 
cultura europea y africana, en un mestizaje difuso 
sin límites ni regulación que se dio en tiempos de 
la conquista y la colonización. A esto se le suma 
las inmigraciones posteriores, que por ser una 
tierra bendecida y de paz resulta muy acogedora 
para desplazados, aventureros y cazadores de 
fortuna. Todos estos aportes culturales han 
forjado una identidad con un fuerte sentido de 
pertenencia y nacionalismo, destacando la lucha 
por la libertad y la soberanía como ejes 
históricos.  

La identidad también está fuertemente 
influenciada por el imaginario popular que posee 
un potencial ontológico, que orienta la capacidad 
creadora de las comunidades y puede ofrecer 
sentidos profundos a la experiencia de los 
acontecimientos históricos. Se tiene que 
reconocer que el imaginario comunitario tiene 

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

Ingeniero Agrónomo, Abogado, Especialista en Gestión Judicial-UBV, Magister en Agronomía, Doctor en Estudios del 
Desarrollo-UCV, Profesor Universitario y asesor independiente. Escritor. Correo-e: trinoba@gmail.com  

María Lionza  
Identidad, Patrimonio y Culto 



24 

 

una perspectiva muy potente para abordar 
diferentes problemáticas contemporáneas en las 
que el papel de lo simbólico y de las imágenes son 
centrales y desde las cuales se hace posible 
establecer conexiones con dimensiones más 
profundas de la historicidad y de las estructuras 
culturales de nuestras sociedades.  

El imaginario popular no cuenta con 
reconocimiento en el pensamiento positivista y 
las ciencias sociales clásicas, debido a la 
hegemonía del racionalismo, que privilegian solo 
aquellos fenómenos fácticos y observables. Esto 
posiblemente se debe a que el imaginario se 
sustenta en el conjunto de imágenes mentales y 
visuales con el cual un individuo o una comunidad 
organizan y expresan simbólicamente sus valores 
existenciales e históricos y su interpretación del 
mundo.  

Sin embargo, los imaginarios populares 
representan los esquemas interpretativos de la 
realidad que legitiman los pueblos, con una 
narrativa que permite dar cuenta tanto de su 
origen como de sus posibilidades de modificación. 
Así tenemos que, aunque la historia escrita ubica 
a María Lionza en la primera mitad del siglo XX, el 
imaginario popular ubica el sustrato más antiguo 
del mito y el culto en torno a ella, echando sus 
raíces en las ricas cosmovisiones indígenas 
jiraharas que dominaban la región centro-
occidental antes de la conquista española. 

La tradición de María Lionza es una 
expresión del proceso de cambios y 
transformaciones del vivir religioso del 
venezolano, como de las tensiones sociales y 
políticas entre las diferentes clases y grupos 
sociales. Al culto y al mito se asimilan las 
concepciones y prácticas indígenas y negras, 
elementos del catolicismo, la masonería, el 
espiritismo y en menor medida otras fuentes, 

como el gnosticismo, la cábala y el ocultismo. A 
principios del siglo XX, la leyenda mítica y la 
creencia tenían como núcleo San Felipe y 
Chivacoa, situado frente a la montaña de María 
Lionza, el espacio sagrado y sitio ceremonial más 
importante del país (Daisy Barreto, 2024). 

María Lionza es concebida con una 
personalidad dual o de dobles atributos; una 
entidad o diosa bondadosa a la que se le venera y 
que es considerada por la gente como la 
protectora de la naturaleza, de los animales, las 
cosechas, y a la vez, es una fuerza o espíritu con la 
que se establecen alianzas, que al no cumplirse 
acarrean castigos y desgracias. La representación 
de María Lionza siempre está vinculada a los 
elementos de la naturaleza, como una energía 
cósmica procedente del universo que se basa en 
la veneración de las fuerzas de la naturaleza, de 
los espíritus que habitan en los ríos, cuevas y 
montañas, que representa un conjunto de 
atributos estrechamente relacionados con valores 
hacia la conservación del ambiente y la defensa 
de la mujer como una unidad, en virtud de la 
asociación establecida por la figura de la tierra, la 
madre y lo femenino (Trino Barreto, 2013). 

Son diversas las historias que rodean la 
mítica figura de María Lionza. Su sola mención 
remite a una parte importante de la tradición oral 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o  



25 

 

 venezolana, que ha evolucionado desde tiempos 
ancestrales hasta hoy: un culto sincrético con 
rasgos de la cultura indígena, africana y europea. 
Tras cientos de años de existencia, muchos 
coinciden en aseverar que el culto a esta mítica 
figura se remonta a tiempos ancestrales, pues, se 
fundamenta en rituales con que los indígenas 
honraban a las fuerzas de la naturaleza en cuevas 
y montañas. Una de las historias más conocidas 
refiere que los indígenas de esta zona del país 
tenían como deidad a una figura femenina 
llamada Yara, diosa de la naturaleza y del amor. 
Incluso hay lingüistas que señalan que el vocablo 
yaracauy, del cual proviene el nombre Yaracuy, 
significa lugar de Yara (Haiman El Troudi, 2021). 

María Lionza aflora como un mito entre los 
aborígenes, luego se convierte en culto y luego 
aparecen los ritos, como las transportaciones, las 
velaciones, el Baile en Candela (designado este 
año 2025, por la Asamblea Nacional, como 
patrimonio inmaterial de la nación) y el Baile 
sobre Vidrio, entre algunos de los ritos realizados 
en devoción al culto. 

Una mujer muy hermosa de silueta 
encantadora que el imaginario popular la prendó 
de espiritualidad y de magia. La consideraban 
como la Diosa de la Naturaleza y del Amor. El 
vocablo Yaracauy, que da origen al nombre del 
estado, según algunos lingüistas significa «lugar 
de Yara». De acuerdo a la descripción que los 
indígenas hacían de ella, Yara era una mujer de 
grandes ojos verdes y amplias caderas. Su cuerpo 
despedía el olor de las orquídeas, su lisa y larga 
cabellera, que adornaba con tres flores detrás de 
las orejas, se extendía hasta su cintura (Haiman El 
Troudi, 2021). 

El culto a María Lionza se puede dividir en 
tres etapas o fases, la primera antes de la llegada 
de los invasores europeos, donde los pueblos 
originarios concebían una deidad femenina 
poderosa que reinaba en las montañas centro-
occidentales de Venezuela, donde se exaltaba a la 
mujer por ser una sociedad matriarcal. Una 
segunda etapa durante la conquista y la colonia, 
donde los invasores, además de la dominación 
con las armas, utilizaron la evangelización como 
estrategia de control, y fue así como a la deidad 
aborigen, casi es suplantada por la nueva religión 
traída por los invasores, permaneciendo siempre 

en el imaginario popular, donde esta vez la 
hicieron acompañar por dos representantes de 
las razas involucradas en el proceso de 
colonización, la africana en el personaje del negro 
Felipe que representa la rebeldía, y el cacique 
Guaicaipuro expresión de valentía, conformando 
la triada denominada “Las Tres Potencia”, quizás 
como sincretismo de “Las Tres Divinas Personas”. 
La tercera etapa se da ya en el siglo XX, en el 
proceso de colonialidad cultural, transformando 
la deidad aborigen, donde le impusieron un 
nombre español, la vistieron con un ropaje 
eurocéntrico, le cambiaron la corona de hojas y 
flores por una corona y fue llamada Reyna.  

En el siglo XX la identificación de grupos 
políticos y de la élite con la creencia y el culto de 
María Lionza es un aspecto poco conocido y 
estudiado (Daisy Barreto. 2024). Señala Gilberto 
Antolínez en El Ciclo de los Dioses (1995), que 
existió la sociedad secreta de María Lionza que 
gozó de gran poder y ejerció funciones coercitivas 
gracias a su temible fama. En aspectos políticos 
siempre han existido sectores a favor, por 
creyentes o por defensores de la ancestralidad y 
sectores en contra por influencias religiosas, el 
enfrentamiento fue y sigue siendo duro, pero 

Representación de Yara (María Lionza) por el artista 
venezolano  Pedro Centeno Vallenilla. Mural “Venezuela” 
Circulo Militar de Caracas. Fragmentos. (1956) 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o   



26 

 

siempre bajo la sombra.  

La influencia de las culturas religiosas 
foráneas, necesitan una representación tangible 
del ente a adorar, no bastaba que el imaginario 
concibiera a la deidad aborigen en la abstracción 
del pensamiento. María Lionza necesitaba ser 
visualizada, un reto para cualquier artista, una 
fémina que tuviera la delicadeza de la mujer 
moderna europea, pero la fortaleza de la mujer 
aborigen. 

Como mensajero místico, aparece el pintor 
y escultor Alejandro Colina, nacido en Caracas a 
principios de siglo, que con su obra inicia el 
rescate de lo aborigen, y fue así que en este 
trajinar concibe, casi de forma divina, la escultura 
de una deidad mestiza. Algunos dicen, que fue la 
propia María Lionza quien, en un sueño, le indicó 
como debía ser la escultura, que inicialmente iba 
a ser una mujer de pie, con atuendos indígenas, 

finalmente surgió de la mano del artista, aquella 
mujer del imaginario popular, montada impúdica 
sobre el lomo de una danta, que es acompañada 
por una serpiente, alzando en sus manos una 
pelvis femenina expresión de la fertilidad y el 
matriarcado. La obra constituye una exaltación 
alegórica de la fuerza femenina de la raza 
autóctona, con una apariencia fuerte expresada 
por la musculatura sobresaliente que imprime un 
aspecto tenso y robusto. 

María Lionza de manos de Alejandro Colina 
entró en la gran ciudad con su majestuosidad a 
inundar de espiritualidad a los caraqueños, que se 
encontraban distantes y ajenos de la magia de la 
naturaleza in situ. No era una obra cualquiera, 
quería representar un fenómeno 
biosociomisticocultural con una carga energética 
sobrenatural, reminiscencia de lo indómito del 
Jirahara. 

Finalmente llegó a su montaña de Sorte, el centro ceremonial más importante del culto, su centro de origen. Hoy se erige 
majestuosa, magnánima irradiando sus energías con la alegría de estar en su casa.  
Foto: Trino Barreto 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o  



27 

 

Con toda esa carga energética, no es de 
extrañar que esta escultura desde su origen, ha 
estado envuelta en contradicciones que generan 
conflictos políticos, patrimoniales, culturales y 
religiosos. Mezcla de sentimientos, conflictos 
espirituales y existenciales, deriva jurídica, caos 
académicos, entre otras circunstancias que han 
ocasionado que en más de una oportunidad la 
estatua de la Reyna María Lionza, se vea envuelta 
en esas extrañas vorágines. 

Lo que se vivió con el traslado de la obra de 
Alejandro Colina a la montaña de Sorte, no es 
diferente a los aconteceres previos. El egoísmo 
protagónico de los que les correspondía la 
custodia del monumento, devino en un deterioro 
acelerado e injustificado, que motivó la protesta 
de maestro Manuel Rodríguez Cárdenas 
(compositor del vals “Morir es nacer”), en 1973, 
cuando publicó en el diario El Universal un 
artículo titulado: ¿Se derrumba María Lionza?, 
esa situación continuó sin mayores reparos, con 
una restauración en el año 1975. 

En el 2004, la Reyna Sucumbió y lanzó la 
mirada al cielo como suplicando ayuda. Desde esa 
fecha los conflictos por el destino de la obra, no 
cesaron. En algún momento, antes de la llegada 
del proceso Bolivariano, hasta se pensó en 
enviarla a un país europeo, tal como lo hicieron 
con la Piedra Abuela KUEKA. Lo que muchos no 
entienden que esta obra está cargada de muchas 
energías y no se trata de una pieza cualquiera. 
Por alguna razón espiritual o mágica ella rige sus 
destinos, no permitió que la llevaran fuera del 
país y salió de ese galpón de la UCV, donde la 
tenían secuestrada casi durante 20 años, y salió 
sin que nadie la viera, sin que nadie la notara, 
porque quería regresar a su montaña sagrada. 

Consideración Final 

En María Lionza se consigue la convergencia 
de las categorías Identidad, Patrimonio y Culto 
porque otorga sentido renovados a los símbolos 
vivos de nuestra ancestralidad y devenir histórico. 
Desde ella se puede estructurar ese carácter 
identitario y patrimonial que revela un escenario 
biosociocultural más allá de los meros 
procedimientos científicos, hallazgos 
arqueológicos, interpretaciones fundamentalistas 
o ideas religiosas.  

María Lionza a través del imaginario popular 
ha influido de alguna manera con la identidad del 
venezolano. Por otra parte, la obra artística 
emanada de las manos de Alejandro Colina y 
algunos de los ritos alegóricos al culto, han sido 
declarados Patrimonio de la Nación. Y finalmente 
el Culto o veneración a la Reyna María Lionza, hoy 
por hoy es respetado como actividad religiosa, 
por encima de las afrentas de otras religiones 
tradicionales. 

Referencias 

Antolínez, Gilberto (1947). María de la Onza: 
Folklore de occidente. Revista Universitaria. 
Caracas, Venezuela. 

Antolínez, Gilberto. (1995). Los ciclos de los 
dioses. Folklore y mitología del Centro-
Occidente de Venezuela. Obras. Vol. I. 
Orlando Barreto (Comp.). San Felipe: La 
Oruga Luminosa. 

Barreto, Daisy (2024). María Lionza. Divinidad sin 
fronteras. Caracas: Fundación Editorial El 
Perro y La Rana. 

Barreto, Trino (2013). María Lionza, la primera 
conservacionista de Venezuela. https://
cronistasanfelipe.wordpress.com/2013/10/
15/maria-lionza-la-primera-
conservacionista-de-venezuela/#more-456 

Barreto, Trino (2025). María Lionza en el 
imaginario de las luchas populares. En 
Publicación de la Cátedra de Indigenismo 
Americano "Gilberto Antolínez" Ciaga. En 
imprenta. 

El Troudi, Haiman (2021).  María Lionza y sus 
historias en la tradición oral. Destacadas, Lo 
Afirmativo Venezolano, Patrimonio. https://
haimaneltroudi.com/categoria/lo-
afirmativo-venezolano/ 

Mercado Maldonado, Asael y Alejandrina V. 
Hernández Oliva (2010). El proceso de 
construcción de la identidad colectiva. 
Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, 
núm. 53, Universidad Autónoma del Estado 
de México 

Rodríguez Cárdenas, Manuel (1973). ¿Se 
derrumba María Lionza? Diario El Universal. 
Lunes 12 de febrero de 1973. 

 
 
 

M a r í a  L i o n z a :  i d e n t i d a d ,  p a t r i m o n i o  y  c u l t o   

https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/
https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/
https://haimaneltroudi.com/categoria/lo-afirmativo-venezolano/

