
  

 

González Segovia, Armando (2025) 

El Negro Felipe y el racismo espiritual. Boletín en Red. Revista de Patrimonio 

Cultural, N° 29, Volumen 2, año 7, etapa 3, enero, pp. 60-63 



60 

 

Ayacua (2026). Ángel Sequera. Creyón, pluma y tinta sobre cartulina. 21,5 X 27,9 cm. 
Cortesía del autor 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



61 

 

 

 

 

E n toda Venezuela existe una 
religiosidad a María Lionza, cuyos lugares más 
referenciados se encuentran entre los estados 
Yaracuy, Portuguesa y Cojedes como núcleos 
devocionales que conforma un “auténtico 
discurso religioso latinoamericano” con improntas 
indígenas y africanas, desde tiempos coloniales 
donde surge revitalizada de los siglos XX y XXI, 
según Clarac de Briceño (1992, p. 117).  

La escena del altar es constante al centro a 
la reina María Lionza adornada majestuosamente 
con corona dorada que se emparenta con la 
simbología de la imaginería mariana o de la 
monarquía. A la izquierda, el cacique Guaicaipuro, 
de medio torso al desnudo, con su corona de 
plumas, ceño fruncido y piel bronceada del sol, 
símbolo de resistencia armada al invasor 
europeo. Al lado derecho el Negro Felipe con 
uniforme y chaqueta militar y el turbante en la 
cabeza que no deja duda de su impronta africana. 
El Negro Felipe es símbolo que marca la herencia 
de africanía en nuestros pueblos por las 
referencias existentes, para Salas hay consenso 
en la figura de Guaicaipuro, no así en torno al 

Negro Felipe (Salas, 1997, p.165). 

En todo caso, es necesario señalar, a 
manera de hipótesis, que se afirma que la reina es 
un espíritu de “alta luz”. De hecho, en quienes 
esta presencia “baja”, son materias que se 
someten a una purificación previa que implica el 
ayuno de una semana, al menos, solamente 
consumiendo frutas. Otro tanto indican sobre el 
“espíritu” de Guaicaipuro. Sin embargo, al 
referirse al Negro Felipe se le denomina como de 
“baja luz”, lo cual indica que hasta en estas 
instancias se racializa al negro. Presentamos aquí 
un argumento contrario: si el Negro Felipe fuese 
de esta cualidad de “baja luz”, no se le ubicaría a 
la diestra de la reina. En el contexto planteado, es 
posible que el Negro Felipe haya sido de 
descendencia noble para poder ubicarse a la 
derecha de la reina.  

Las investigaciones de Blanco (1987) y Ortiz 
de León (2023), afirman que nació el 18 de 
diciembre en un año no determinado, traído 
como esclavo entre 1550-1560 hasta las Antillas y 
llegó a Coro por Puerto Rico. Se señala que 
participó en la rebelión del Negro Miguel de 
Buría, al morir fue el Negro Felipe quien asumió el 
liderazgo de la lucha iniciada para la libertad 
contra la esclavitud.  Su nombre africano fue 
Ayakua, como el de su padre, siempre se 
mantuvo cerca de su pueblo con quienes 

El Negro Felipe 
y el racismo 

espiritual 
Armando González Segovia* 

Venezuela  

O p i n i ó n  .  I n v e s t i g a c i ó n  

*Doctor y Magister Scientiarum en Historia, Licenciado en Educación. Premio Nacional del Libro, 2007. Premio Nacional de 
Historia del Centro Nacional de Historia, 2021. Profesor Titular emérito de UNEARTE.  
Correo-e: armandogonzalezsegovia2@gmail.com 



62 

 

compartió técnicas que conocía como Guerrero y 
Príncipe Zulú que fue, es decir era Bantú. Según la 
Real Academia de la Lengua (1933), Ayakua o 
Ayacuá es un diablo pequeño e invisible armado 
de arco y con flechas que producían dolencias, 
este concepto fue dado a todo lo que no estaba 
en la religión impuesta por la cristiandad, en 
nuestro caso católica y solapa la misma 
racialización que aún hoy se escucha 
frecuentemente que es un “espíritu de baja luz” o 
de “bajas energías”. Pervive la voz en la Regla de 
Osha yoruba en Cuba y Venezuela como “lerí 
Ayakuá de eku”. 

Puede entenderse entonces, que la relación 
simbólica de Felipe Ayakua o Ayacuá conlleva la 
idea del adiestramiento que les brindaba a sus 
hermanos de lucha, en el uso del machete y lanza, 
así como en la habilidad de camuflaje, hábil y 
certero en la pelea, conocedores de la geografía, 

indetenible en el contexto de la naturaleza, tanto 
en el día como en la noche. Igualmente, exaltó las 
bondades de su propia religión, no de la 
impuesta, en este sentido, enseñó toques de 
tambor, así como cantos de añoranzas. Por ello, 
luego de ser capturado, para mutilarle la lengua 
fue amarrado a un árbol donde permaneció por 
muchos días con la boca abierta. Dónde se 
encontraba llegaban amistades y le daban 
bebidas fermentadas de maíz o yuca, de esta 
manera logró mantenerse vivo casi sin conciencia 
y, es de esta experiencia, de donde se crea la 
versión del Felipe borracho. A pesar de la tortura, 
consiguió subsistir, y después llegó a los altares 
(Blanco,1987; Ortiz, 2023). De lo expuesto, quedó 
el modismo de su habla expresado en la locución: 
“lo, lo, lo” 

Como pasa con todos los otros espíritus, el 
Negro Felipe tiene características 
particulares que permiten identificarlo 
cuando se posesiona de su huésped. Entre 
éstas, sobresale su manera de hablar, según 
la construcción popular de cómo hablaría un 
negro cimarrón de la época colonial: una 
glosolalia con intercalación de la partícula 
lo. Veamos un ejemplo recopilado por Dilia 
Flores Díaz (1988, p. 48): “Lolonegrolo 
lolodicilo lolovelo loloprobëmolo, 
loloquierolo lolodicilo lolollamolo lolocosolo 
loloesolo...” (Negro dici problemo quiero 
dici llamo coso eso tú llamo coso eso...); 
donde se utiliza un doble registro 
lingüístico: la marca como prefijo y afijo y el 
habla sincopada y sin declinación verbal, 
que se presume utilizan quienes no hablan 
bien el castellano (Flores Díaz, 1988, p.126; 
Amodio, 2009). 

Como deidad, Felipe Ayakua, se expresa con 
palabras de alta información como sustantivos, 
verbos y adjetivos, en general repetidos en el 
marco de los asuntos que manifiestan los 
creyentes, con omisión de locuciones funcionales 
como preposiciones, artículos y conjunciones, 
circunstancia que no impide la captación del 
mensaje por parte del creyente-receptor (Flores 
Díaz, 1988). Los practicantes en el Negro Felipe o 
Ayakuá, como deidad, se acercan por medio de 
las oraciones con las cuales se invoca, de la cual 
conocemos al menos dos versiones, una 

Las tres potencias del pueblo venezolano.  
Fuente: https://i.ytimg.com/vi/EBTRReexrWk/
maxresdefault.jpg 

E l  n e g r o  F e l i p e  y  e l  r a c i s m o  e s p i r i t u a l   



63 

 

publicada por Blanco (1987) y otra similar en las 
tarjetas de las perfumerías esotéricas. 

Desde la comprensión profunda de la 
sanación, se unifican elementos de cuerpo y alma 
integralmente, donde lo biológico, espiritual, 
físico, químico, médico, sanitario y cultural deben 
combinarse para la salud del ser humano. 
“Percibir la enfermedad y la sanación más allá de 
la relación biológica-natural que presenta la 
medicina alopática-positivista, sino un proceso 
biológico, psicológico y social, donde lo natural y 
lo cultural son manifestaciones que nos conectan 
con la muerte como expresión humana 
ineludible”, también “sanación apunta más allá 
del curar una enfermedad. Llega a la esencia 
misma del ser. A su profundidad intrínseca, a sus 
creencias. No juzga, comprende”, en ella se 
aborda lo emocional, obviado en muchos casos 
por la medicina alopática (González Segovia, 
2018, p.179; González Segovia y Mujica 
Verasmendi, 2025). 

Hemos sido testigos, por ejemplo, de cómo 
se incentivan creencias y religiosidades “de la 
nueva era”, “terapias angélicas”, “meditación 
trascendental”, así como múltiples creencias de 
reciente data. En una oportunidad estábamos en 
una entrevista con un afrodescendiente y le 
pregunto sobre el culto de su abuela a María 
Lionza, lo cual provocó que la persona que estaba 
grabando casi de inmediato recogiese todos sus 
equipos y se fuese con el argumento que tenía 
otro compromiso. Esta actitud hubiese podido ser 
predecible con algún religioso católico o 
protestante. Es, sin embargo, incompatible con 
un estudiante del PNFA de Artes y Culturas del 
Sur. 

No puedo ocultar que aún me conmueve la 
escena porque indica lo lejos que estamos del 
respeto a las ancestralidades africanas, a nuestras 
propias improntas, a lo que nos marca en la 
esencia de lo que somos en tanto comunidad-
pueblo. Pensé en el Negro Felipe Ayacuá quien 
protege desde niños y niñas a sus descendientes, 
los guía y cuida a pesar de ser el integrante de la 
Corte de María Lionza más racializado todavía en 
la actualidad. 

 

 

Referencias 
 
AMODIO, Emanuele (2009). “Las cortes históricas 

en el culto a María Lionza en Venezuela. 
Construcción del pasado y mitologías de los 
héroes”. Revista Venezolana de Economía y 
Ciencias Sociales v.15, n.3 Caracas. http://
ve.scielo.org/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S1315-
64112009000300009 

BLANCO, Celia (1987). Manual Esotérico. Editorial 
Solar, 1987. 

CLARAC DE BRICEÑO, Jacqueline (1992). La 
Enfermedad como Lenguaje en Venezuela. 
Mérida, Universidad de Los Andes. 

FLORES DÍAZ, Dilia (1988). Hablas sagradas. 
Opción, año 5. No 8, noviembre, págs. 124-
131. 

GONZÁLEZ SEGOVIA, Armando (2018). “Sanación 
de cuerpo y alma: el caso de María Lionza”.  
HumanArtes, año 7 - Nº 13, julio-diciembre,  
págs. 178-187; cita págs. 179, 180. Ver: 
http://revista-humanartes.webnode.es/
revista-humanartes/ 

GONZÁLEZ SEGOVIA, Armando-Mujica 
Verasmendi (2025). Afrodescendientes en 
los llanos de Venezuela. Caracas: El perro y 
la rana. 

ORTIZ DE LEÓN, Paola (2023). “Espiritismo 
Venezolano: El poderoso Negro Felipe”, 
iworos.com https://iworos.com/
espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-
venezolano-el-poderoso-negro-felipe/  

RAE (1933-1936). Diccionario, ver: ayacuá | 
Definición | Diccionario de la lengua 
española | RAE - ASALE 

SALAS, Yolanda. “Una biografía de los «espíritus» 
en la historia popular venezolana”, Inti: 
Revista de literatura hispánica. Nº 45, 1997, 
págs. 163-174; cita pág. 165. https://
digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/
iss45/23 

E l  n e g r o  F e l i p e  y  e l  r a c i s m o  e s p i r i t u a l   

http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-64112009000300009
http://revista-humanartes.webnode.es/revista-humanartes/
http://revista-humanartes.webnode.es/revista-humanartes/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://iworos.com/espiritismo/2023/06/01/6311/espiritismo-venezolano-el-poderoso-negro-felipe/
https://dle.rae.es/ayacu%C3%A1
https://dle.rae.es/ayacu%C3%A1
https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss45/23
https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss45/23

