
  

 

Castañeda Malavé, Francisco Emilio (2025) 

Ñalinga dame Coco. Boletín en Red. Revista de Patrimonio Cultural, N° 29, Volumen 2, 

año 7, etapa 3, enero, pp. 54-59 



54 

 

 

Francisco Emilio Castañeda Malavé* 
Venezuela  

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  

Ñalinga  (recreación) 
Imagen:  https://www.narrativayensayoguatemaltecos.com/wp-content/uploads/2017/09/duende.jpg 



55 

 

 

 

 

D esde hace muchos años, en la 
población margariteña conocida como La 
Vecindad de los Martínez (municipio Gómez), 
perdura como parte de su tradición oral una 
interesante leyenda denominada tal como lo 
hemos hecho con el título de la presente crónica: 
“Ñalinga dame coco”, en la cual se alude a un 
duende que por las noches, en los caminos 
oscuros y desolados de la zona, sobre todo el que 
conduce hacia la localidad de La Guardia rodeado 
de extensos cocales, aparentando ser un niño, 
suele aparecérsele repentinamente a las personas 
que por allí transitan pidiéndoles que le den coco 
y en caso de no complacerlo le “arremilla” unos 
enormes colmillos obligando al caminante a huir 
del sitio en veloz carrera. 

En la isla de Margarita, el vocablo Ñalinga, 
tradicionalmente, se asocia con la figura del 
Diablo o el Demonio (cfr. Marcano Rosas, J., 1979: 
véase también, Osca-Soriano, J., 2010: 10). Dicho 
término ha sido considerado, al igual que otros 
propios de nuestro lenguaje coloquial, por 
ejemplo: añingotar, chingo, ganga, bemba, 
cachimbo y cucambé, como un afronegrismo, es 
decir, como una expresión derivada de alguna 
lengua sursahariana, pues cada una de ellas está 
compuesta por las sílabas o fonemas ng o mb, 
elementos gramaticales propios de la mayoría de 
los idiomas de esa región.  

Además de este vocablo, en Margarita se 
acostumbra utilizar otras palabras para referirse 
al maligno, por ejemplo, el también afronegrismo 
mandinga que corresponde además a un 
etnónimo y los galicismos diantre y demontre, los 
cuales se usan igualmente como expresiones 
exclamativas o interrogativas y muy 
especialmente para referirse al inadecuado 
comportamiento de los muchachos traviesos. Así, 
es frecuente oír, por ejemplo, ¡Ese muchacho 
Ñango, ese es mandinga! ¡Diantre!, mijolindo 
¿cuándo te vas a componer? ¡El hijo e’ Licha, ese 

es un demontre en pasta! Las versiones 
tradicionales sostienen  que dicho ‘personaje’, el 
mencionado Ñalinga, es particularmente 
mabitoso (expresión derivada de la palabra bantú 
mbinga que significa pava, mala pata. Sojo, J.P., 
1986: 325) es decir, sumamente pavoso y en los 
juegos infantiles se acostumbra invocar a 
“Ñalinga” para enmabitar a los jugadores 
contrarios y así impedir su triunfo. También se le 
equipara con el espíritu del Ánima Sola (Marcano 
Rosas, J., 1979: 211. Véase también, Prieto Marín, 
J.R., 2000:147). 

Según las creencias margariteñas, el Ánima 
Sola es considerada como un espíritu rebelde a 
quien se suele invocar con fines 
fundamentalmente malignos (Salazar Franco, J.J., 
1982: 27). A este respecto, resulta interesante 
destacar que en la tradición religiosa yoruba la 
deidad denominada Eleguá o Elegba, suele ser 
representada en el área del Caribe con la 
divinidad del Ánima Sola y también se acude a 
ella con propósitos parecidos (Revista América 
Negra, 1995: 2. Ver también, Ramos Guédez, J.M. 
2001: 248). 

Con fines meramente ilustrativos y como 
resultado de las revisiones que hemos realizado 
personalmente en los distintos Libros 
Sacramentales que reposan en el Archivo 
Diocesano insular, me permito presentar el Acta 
de bautismo siguiente: 

En fecha 9-XI-1794, Yo, fray Diego González, 
cura interino de la parroquia de Santa Ana 
de El Norte, certifico que en ella bauticé 
solemnemente y puse S. oleos y crisma a un 
párvulo de tres días de nacido a quien puse 
por nombre Antonio Florencio de la 
Concepción, esclavo de Dn. Gabriel Romero e 
Ysabel Meneses, hijo natural de Vicenta 
Romero su negra esclava. Todos de la 
Vezindad(sic) de Los Martines (sic) (Fuente: 
Libro de Bautismos Nº11. Años 1788-1816. 
Santa Ana de El Norte. Negrillas nuestra). 

El contenido de esta acta bautismal revela 
aspectos de especial significación que es 
necesario comentar. En primer término, vemos 

R e s e ñ a   .  H i s t o r i a  

Antropólogo de profesión. Profesor titular jubilado de la Universidad de Oriente (UDO) y Numerario de la Academia de la 
Historia del estado Nueva Esparta. 
Correo-e: fran.caman@ hotmail.com 



56 

 

como al niño Antonio Florencio, con apenas tres 
días de nacido, desde el mismo momento en que 
ha sido llevado a la pila bautismal se le declara y 
se le reconoce formalmente como esclavo 
fundamentándose para ello en el principio 
jurídico predominante en la época según el cual, 
vientre esclavo engendra esclavo. Asimismo, 
como segundo punto, su madre, la negra esclava 
Vicenta, lleva el apellido del amo: Romero, 
poniendo de manifiesto de esa manera que ella 
representa una mercancía que es de la exclusiva 
pertenencia de don Gabriel y por tanto, él, en su 
condición de amo, puede hacer con ese bien lo 
que considere conveniente para su beneficio y 
satisfacción personal. Por último, se demuestra 
que, para fines del siglo XVIII, hubo una presencia 
negra avecindada en la referida población del 
actual municipio Gómez aun cuando, hasta el 
presente, carecemos de la suficiente información 
que nos permita suministrar una cifra aproximada 
del número de personas de esa condición socio 
étnica allí establecidas. 

La oralidad margariteña recoge numerosos 
hechos supuestamente ocurridos en diferentes 
partes de la isla relacionados con la aparición de 
esos seres sobrenaturales generalmente 
protagonizados por niños, los cuales acostumbran 
solicitar a las personas que transitan por sitios 
solitarios o trabajan en lugares apartados de los 
centros poblados determinados favores y al no 
ser complacidos actúan asustándolos o 
amedrentándolos. Veamos uno de ellos: 

Por el caserío conocido en la isla de 
Margarita con el nombre de El Poblado, 
cerca de Porlamar, iba una señora comiendo 
un pedazo de coco. Al llegar a la encrucijada 
vértice que conduce a la ciudad de Porlamar 
y al Valle del Espíritu Santo, se encontró de 
manos a boca con un muchachito quien se 
acerca a la mujer, se le atraviesa en el 
camino y con una voz chillona le dice: Deme 
un pedazo de coco y si no me da lo que le 
pido, no la dejo pasar. La mujer admirada 
ante aquella criaturita, le pregunta muy 
sonriente: ¡Muchacho er diablo! ... ¿con qué 
dientes vas a comer coco? Y el aludido, 
como por arte de magia, se transformó en 
una extraña y gigantesca figura fantasmal; 
lanzó una carcajada diabólica y 

mostrándole ahora unos colmillos enormes 
le respondió: ¡con éstos! La señora, 
horrorizada ante aquella aparición, perdió el 
conocimiento y cayó al suelo. Al volver en sí, 
el duende de Guatamare había 
desaparecido en la oscuridad de la noche 
(Subero, J.M., “Crónicas Margariteñas”, 
1973, citado en Domínguez, Luis A., 1967: 
23). 

Tanto en el presente caso como en el 
anterior, los protagonistas de los eventos 
comentados son unos duendes representados 
corpóreamente por niños, los cuales, de acuerdo 
con las creencias y tradiciones insulares, se trata 
de aquellos infantes fallecidos antes de ser 
bautizados. De allí deriva la tradicional ceremonia 
de “echar el agua” a los recién nacidos como una 
especie de primer bautizo protector previo al 
cumplimiento de las formalidades eclesiásticas 
establecidas. Al respecto, leamos un fragmento 
del texto correspondiente a un Polo Margariteño 
intitulado En los Tiempos Cuaresmales (duende), 
cantado por José Elías “Chelías” Villarroel, cuya 
letra dice: 

En un monte solitario/ se oye el llanto de un 
niño/ con los brazos extendíos/ como pidiendo 
cariño/……Ese es el niño aquel/ que sus padres 
enterraron/ y en duende se convirtió/ porque no 
lo bautizaron/ (citado en Barreto Rangel, Sofía, 
2012: 17). 

Según refiere la tradición oral, además de 
los ya mencionados, existen otros tipos de 
duendes, a saber: los hay muy pequeñitos, como 
por ejemplo los chimichimitos (los cuales, por su 
importancia, merecen ser tratados en un artículo 
aparte). También hay los juguetones que les gusta 
bailar, y los enamoradizos. Sobre estos últimos, 
según afirma la leyenda, es bastante frecuente 
que estos habitantes de ese supra mundo etéreo 
se enamoren de las jovencitas asediándolas con 
insistencia y la contra más efectiva que suelen 
usar los familiares para que esos ‘personajes’ se 
ahuyenten es “hacer que la jovencita ingiera los 
alimentos en el momento de realizar sus 
necesidades fisiológicas. El duende al verla en
estos menesteres la llama cochina y se aleja 
definitivamente” (Subero, J.M., Crónicas.., citado 
en Domínguez, L.A., 1967: 23). 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  



57 

 

Ahora bien, aparte de las referencias 
presentadas en las cuales los niños tienen un 
importante papel protagónico en la 
estructuración del corpus de muchas de las 
creencias propias de la tradición oral margariteña, 
al revisar los textos de los clásicos del 
costumbrismo insular, entre otros, Ángel F. 
Gómez R. (Felito), José Marcano Rosas, J.J. Salazar 
Franco (Cheguaco), Jesús M. Subero, no hemos 
visto  ninguna mención que aluda de manera 
específica a esa figura o ser sobrenatural la cual 
forma parte de la tradición cultural Ibérica y de 
los pueblos del Caribe e Hispanoamérica en 
general conocida como el Coco con la que se 
suele asustar a los niños. Generalmente, se 
recurre a esta figura con la finalidad de obligar a 
los infantes a adoptar una serie de hábitos 
relacionados con el consumo de los alimentos, el 
horario de ir a la cama para dormir y descansar, 
así como también los correspondientes para el 
juego y la recreación. 

La primera referencia sobre el coco en 
lengua castellana, aparece en un cancionero de 
Antón Montero del año 1445, cuya letra dice: 
“Tanto me dieron de poco/ que de puro miedo 
temo/ como los niños de cuna/ que les dicen ¡cata 
el coco!” / (citado en Cerrillo Torremocha, P.C., 
2007: 328). 

Años más tarde, en la época del Siglo de 

Oro Español, en una de las novelas clásicas de ese 
momento histórico, El Lazarillo de Tormes, de 
autor Anónimo (1554), con la cual se inicia el 
género picaresco, encontramos una interesante 
referencia relacionada con ese mítico personaje. 
Veamos: La viuda Antonia Pérez, madre del 
protagonista Lázaro González Pérez, vivía 
amancebada con un negro llamado Zaide y de 
cuya unión nació un negrito que en palabras del 
Lazarillo, “era muy bonito el cual yo brincaba y 
ayudaba a calentar y acuérdome que estando el 
negro de mi padrastro trebejando [jugueteando] 
con el mozuelo, como el niño vía a mi madre y a 
mí blancos y a él no, huía de él, con miedo, para
 mi madre y señalando con el dedo decía 
<<¡Madre,coco!>>. Y respondió el negro riendo 
<<¡Hideputa!!>> (2005: 14). 

Asimismo, son numerosas las canciones de 
cuna donde se alude a esta figura, la versión más 
conocida es la que dice: Duérmete niño, / 
duérmete ya, / que viene el coco/ y te comerá/. 
No obstante, existen otras canciones de ese 
género que no tienen ese contenido amenazante, 
sino que, por el contrario, le ofrecen al niño una 
gratificación en vez de ese castigo, verbigracia, la 
siguiente: Si este niño se durmiera, / yo le diera 
medio real, / para que se comprara/ un pedacito 
de pan/ (Cerrillo Torremocha, P.C., op.cit.: 326). 

Ahora bien, según el desaparecido etnólogo 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  

Imagen:  https://oem.com.mx/elsoldepuebla/img/19285138/1635787152/BASE_LANDSCAPE/1200/image.webp 



58 

 

y abogado cubano Fernando Ortiz, pionero de los 
estudios afrocaribeños, el vocablo coco es de 
indubitable origen negroafricano. Entre los 
bantúes del Congo, Koko, significa diablo, 
fantasma o duende que suele asustar a los niños y 
esa costumbre que denomina cocorícamo, daría 
lugar a la tradicional expresión “tenerle miedo al 
coco” (Ortiz, F., 1929: 298). De tal manera que 

dicha voz, al igual que su significado, pudo haber 
pasado a España desde mediados del siglo XV, a 
través de los numerosos esclavos negros 
deportados de manera forzosa hacia las más 
importantes ciudades del sur de la Península: 
Cádiz, Granada, Jaén, Málaga y principalmente 
Sevilla. 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  

Musurungo o El Coco (recreación) 
Imagen:  https://static.wikia.nocookie.net/mythology/images/f/f6/El_Coco.jpg/revision/latest?cb=20220906191636 



59 

 

Aun cuando no se trata del coco en 
particular, existe una importante información 
referente a ciertos personajes los cuales pudiesen 
ser incluidos en la categoría de los asustadores. 
Me refiero a los llamados Musurungos o 
Musulongos, así conocidos en Margarita y en 
otras regiones del país, simplemente Longos, 
pertenecientes al grupo étnico Mwesi-Longos 
originarios de la región de Zaire, actual República 
Democrática del Congo, los cuales, desde el año 
de 1885, se establecieron en el sector Las 
Huertas, próximo a la ciudad de La Asunción. Se 
decía que estas personas negras eran muy feas y 
dentonas de allí que, en la ciudad de La Asunción, 
dicho vocablo se usa como sinónimo de 
“espanto” (Prieto M., J.R., 2000:146). Según el 
profesor José Marcano Rosas, se acostumbraba 
amenazar a niños y jóvenes con estos personajes 
diciéndoles los siguiente: “Tu mal 
comportamiento atraerá a los Musurungos”, 
también, “Si no haces caso, esta noche te saldrán 
los Musurungos” (Marcano Rosas, J., 1994: 271). 

Como hemos visto en el desarrollo de esta 
crónica, en las creencias y leyendas insulares se 
mezclan distintas tradiciones culturales tanto de 
raigambre indígena, como hispana y 
negroafricana, con lo cual se evidencia lo 
heterogéneo de la especificidad sociocultural 
margariteña, de tal manera que su estudio y 
análisis debe realizarse desde una perspectiva 
totalizadora, incluyente, reconociendo que ella es 
el resultado de la interrelación ocurrida a través 
del tiempo entre esas tres matrices genésicas. 

Referencias 

ASCENCIO, MICHAEL (2012). De que Vuelan, 
Vuelan. Imaginarios religiosos venezolanos. 
Caracas: Editorial ALFA. 

BARRETO RANGEL, SOFÍA (2012). “Gaita que da 
miedo. Música y supersticiones en 
Margarita, estado Nueva Esparta. Caracas: 
Música En Clave. Revista Venezolana de 
Música. Vol.6-1. Enero Abril. 

CERRILLO TORREMOCHA, PEDRO CÉSAR (2010). 
“Amor y miedo en las nanas de la tradición 
hispánica”. México: Revista de Literaturas 
Populares. UNAM: Facultad de Filosofía y 
Letras. Año VII, Nº2. Julio- diciembre. 

DOMÍNGUEZ, LUIS ARTURO (1967). Duendes y 

Ceretones. Caracas: Academia Nacional de 
la Historia. El Libro Menor, Nº 123. 

MARCANO ROSAS, JOSÉ (1979). Historia y Habla 
Popular en Margarita. Caracas: Segunda 
Edición. 

MARCANO ROSAS, JOSÉ (1994). Historia Vivencial 
y Coloquial Margariteña. Caracas: Edición 
Actualizada. 

ORTIZ, FERNANDO (1929). “El cocorícamo y otros 
conceptos teoplásmicos del folklore 
afrocubano”. Archivo del Folklore Cubano. 
La Habana: Sociedad del Folklore Cubano. 
Vol. IV, Nº4. Octubre-diciembre. Págs.: 289-
312.  

OSCA-SORIANO, JULIÁN (2010). Expresiones 
Idiomáticas Orientales. Caracas: Editorial 
ATENEA.  

PRIETO MARÍN, JOSÉ RAMÓN (2000). Vivencias de 
La Asunción En Anécdotas, Callejones, 
Esquinas y Vocablos. Caracas. Impreso en: 
Publicidad Gráficas León, S.R.L.  

RAMOS GUÉDEZ, José Marcial (2001). 
Contribución a la historia de las culturas 
negras en la Venezuela colonial. Caracas: 
Instituto Municipal de Publicaciones. 
Alcaldía de   Caracas. 

SALAZAR FRANCO, JOSÉ JOAQUÍN (CHEGUACO) 
(1982). Mitos y Creencias Margariteñas. 
Estado Nueva Esparta: Ediciones de la 
Asamblea Legislativa. 

SOJO, JUAN PABLO (1986). Estudio del Folklore 
Venezolano. Los Teques: Biblioteca de 
Autores y Temas Mirandinos e Instituto 
Autónomo Biblioteca Nacional. 

 

Nota fuera de texto  
Los ñalingas o mususrungos de esa época eran, 
según el refranero popular, unos niños de pecho. 
Solo asustaban o amedrentaban a las personas. 
Los actuales son unos verdaderos demontres. 
Evidencia: el crimen cometido recientemente a 
los dos efectivos del ejército en el Boulevard de 
Sabana Grande, Caracas. 

Ñ a l i n g a  “ D a m e  C o c o ”  


