PATRIMONIO CULTURAL Y ESPIRITUALIDAD . VOLUMEN 2

REVISTA DE PATRIMONIO CULTURAL

CASTANEDA MALAVE, FRANCISCO EMILIO (2025)

Nalinga dame Coco. Boletin en Red. Revista de Patrimonio Cultural, N° 29, Volumen 2,
ano 7, etapa 3, enero, pp. 54-59



}(BOLETI'N en RED N° 29-2 Enero 2026

NALINGA
“Dame Coco”

FRANCISCO EMILIO CASTANEDA MALAVE*
VENEZUELA

Nalinga (recreacién) L= TN
Imagen: https://www.narrativayensayoguategna_It§6§.com/wp-content/uploads/2017/09/duende.jpg
Wi Phet 3




Desde hace muchos afos, en la

poblacion margaritefa conocida como La
Vecindad de los Martinez (municipio Gémez),
perdura como parte de su tradicion oral una
interesante leyenda denominada tal como lo
hemos hecho con el titulo de la presente crénica:
“Nalinga dame coco”, en la cual se alude a un
duende que por las noches, en los caminos
oscuros y desolados de la zona, sobre todo el que
conduce hacia la localidad de La Guardia rodeado
de extensos cocales, aparentando ser un nifio,
suele aparecérsele repentinamente a las personas
gue por alli transitan pidiéndoles que le den coco
y en caso de no complacerlo le “arremilla” unos
enormes colmillos obligando al caminante a huir
del sitio en veloz carrera.

En la isla de Margarita, el vocablo Nalinga,
tradicionalmente, se asocia con la figura del
Diablo o el Demonio (cfr. Marcano Rosas, J., 1979:
véase también, Osca-Soriano, J., 2010: 10). Dicho
término ha sido considerado, al igual que otros
propios de nuestro lenguaje coloquial, por
ejemplo: aiingotar, chingo, ganga, bemba,
cachimbo y cucambé, como un afronegrismo, es
decir, como una expresidon derivada de alguna
lengua sursahariana, pues cada una de ellas esta
compuesta por las silabas o fonemas ng o mb,
elementos gramaticales propios de la mayoria de
los idiomas de esa region.

Ademas de este vocablo, en Margarita se
acostumbra utilizar otras palabras para referirse
al maligno, por ejemplo, el también afronegrismo
mandinga que corresponde ademas a un
etnénimo vy los galicismos diantre y demontre, los
cuales se usan igualmente como expresiones
exclamativas o] interrogativas y muy
especialmente para referirse al inadecuado
comportamiento de los muchachos traviesos. Asi,
es frecuente oir, por ejemplo, jEse muchacho
Nango, ese es mandinga! iDiantre!, mijolindo
¢cuando te vas a componer? jEl hijo e’ Licha, ese

RESENA . HISTORIA

es un demontre en pastal Las versiones
tradicionales sostienen que dicho ‘personaje’, el
mencionado  Nalinga, es particularmente
mabitoso (expresién derivada de la palabra bantu
mbinga que significa pava, mala pata. Sojo, J.P.,
1986: 325) es decir, sumamente pavoso y en los
juegos infantiles se acostumbra invocar a
“Nalinga” para enmabitar a los jugadores
contrarios y asi impedir su triunfo. También se le
equipara con el espiritu del Anima Sola (Marcano
Rosas, J., 1979: 211. Véase también, Prieto Marin,
J.R., 2000:147).

Segln las creencias margaritefias, el Anima
Sola es considerada como un espiritu rebelde a
guien se suele invocar con fines
fundamentalmente malignos (Salazar Franco, J.J.,
1982: 27). A este respecto, resulta interesante
destacar que en la tradicidn religiosa yoruba la
deidad denominada Elegud o Elegba, suele ser
representada en el drea del Caribe con la
divinidad del Anima Sola y también se acude a
ella con propdsitos parecidos (Revista Ameérica
Negra, 1995: 2. Ver también, Ramos Guédez, J.M.
2001: 248).

Con fines meramente ilustrativos y como
resultado de las revisiones que hemos realizado
personalmente en los distintos Libros
Sacramentales que reposan en el Archivo
Diocesano insular, me permito presentar el Acta
de bautismo siguiente:

En fecha 9-XI-1794, Yo, fray Diego Gonzdlez,
cura interino de la parroquia de Santa Ana
de El Norte, certifico que en ella bauticé
solemnemente y puse S. oleos y crisma a un
pdrvulo de tres dias de nacido a quien puse
por nombre Antonio Florencio de la
Concepcion, esclavo de Dn. Gabriel Romero e
Ysabel Meneses, hijo natural de Vicenta
Romero su negra esclava. Todos de la
Vezindad(sic) de Los Martines (sic) (Fuente:
Libro de Bautismos N211. Afios 1788-1816.
Santa Ana de El Norte. Negrillas nuestra).

El contenido de esta acta bautismal revela
aspectos de especial significacion que es
necesario comentar. En primer término, vemos

*Antropologo de profesidn. Profesor titular jubilado de la Universidad de Oriente (UDO) y Numerario de la Academia de la

Historia del estado Nueva Esparta.
Correo-e: fran.caman@ hotmail.com

55



g
>< Nalinga “Dame Coco”

como al nifio Antonio Florencio, con apenas tres
dias de nacido, desde el mismo momento en que
ha sido llevado a la pila bautismal se le declara y
se le reconoce formalmente como esclavo
fundamentandose para ello en el principio
juridico predominante en la época segun el cual,
vientre esclavo engendra esclavo. Asimismo,
como segundo punto, su madre, la negra esclava
Vicenta, lleva el apellido del amo: Romero,
poniendo de manifiesto de esa manera que ella
representa una mercancia que es de la exclusiva
pertenencia de don Gabriel y por tanto, él, en su
condicién de amo, puede hacer con ese bien lo
gue considere conveniente para su beneficio y
satisfaccion personal. Por ultimo, se demuestra
que, para fines del siglo XVIII, hubo una presencia
negra avecindada en la referida poblaciéon del
actual municipio Gémez aun cuando, hasta el
presente, carecemos de la suficiente informacién
gue nos permita suministrar una cifra aproximada
del numero de personas de esa condicién socio
étnica alli establecidas.

La oralidad margaritefia recoge numerosos
hechos supuestamente ocurridos en diferentes
partes de la isla relacionados con la aparicién de
esos seres  sobrenaturales  generalmente
protagonizados por nifios, los cuales acostumbran
solicitar a las personas que transitan por sitios
solitarios o trabajan en lugares apartados de los
centros poblados determinados favores y al no
ser complacidos actuan asustandolos o
amedrentandolos. Veamos uno de ellos:

Por el caserio conocido en la isla de
Margarita con el nombre de El Poblado,
cerca de Porlamar, iba una sefiora comiendo
un pedazo de coco. Al llegar a la encrucijada
vértice que conduce a la ciudad de Porlamar
y al Valle del Espiritu Santo, se encontrd de
manos a boca con un muchachito quien se
acerca a la mujer, se le atraviesa en el
camino y con una voz chillona le dice: Deme
un pedazo de coco y si no me da lo que le
pido, no la dejo pasar. La mujer admirada
ante aquella criaturita, le pregunta muy
sonriente: Muchacho er diablo! ... écon qué
dientes vas a comer coco? Y el aludido,
como por arte de magia, se transformd en
una extrafia y gigantesca figura fantasmal;
lanzé6  una  carcajada  diabdlica y

56

mostrdndole ahora unos colmillos enormes
le respondio: jcon éstos! La sedoraq,
horrorizada ante aquella aparicion, perdio el
conocimiento y cayd al suelo. Al volver en si,
el duende de Guatamare  habia
desaparecido en la oscuridad de la noche
(Subero, J.M., “Crdénicas Margaritefias”,
1973, citado en Dominguez, Luis A., 1967:
23).

Tanto en el presente caso como en el
anterior, los protagonistas de los eventos
comentados son unos duendes representados
corpéreamente por nifios, los cuales, de acuerdo
con las creencias y tradiciones insulares, se trata
de aquellos infantes fallecidos antes de ser
bautizados. De alli deriva la tradicional ceremonia
de “echar el agua” a los recién nacidos como una
especie de primer bautizo protector previo al
cumplimiento de las formalidades eclesiadsticas
establecidas. Al respecto, leamos un fragmento
del texto correspondiente a un Polo Margaritefio
intitulado En los Tiempos Cuaresmales (duende),
cantado por José Elias “Chelias” Villarroel, cuya
letra dice:

En un monte solitario/ se oye el llanto de un
nifio/ con los brazos extendios/ como pidiendo
carifio/...... Ese es el nifio aquel/ que sus padres
enterraron/ y en duende se convirtié/ porque no
lo bautizaron/ (citado en Barreto Rangel, Sofia,
2012: 17).

Segun refiere la tradicién oral, ademas de
los ya mencionados, existen otros tipos de
duendes, a saber: los hay muy pequenitos, como
por ejemplo los chimichimitos (los cuales, por su
importancia, merecen ser tratados en un articulo
aparte). También hay los juguetones que les gusta
bailar, y los enamoradizos. Sobre estos ultimos,
segun afirma la leyenda, es bastante frecuente
gue estos habitantes de ese supra mundo etéreo
se enamoren de las jovencitas asediandolas con
insistencia y la contra mas efectiva que suelen
usar los familiares para que esos ‘personajes’ se
ahuyenten es “hacer que la jovencita ingiera los
alimentos en el momento de realizar sus
necesidades fisioldgicas. El duende al verla en
estos menesteres la llama cochina y se aleja
definitivamente” (Subero, J.M., Crdnicas.., citado
en Dominguez, L.A., 1967: 23).



Nalinga “Dame Coco” X

Imagen: https://oem.com.mx/elsoldepuebla/img/19285138/1635787152/BASE_LANDSCAPE/1200/image.webp

Ahora bien, aparte de las referencias
presentadas en las cuales los nifios tienen un
importante papel protagonico en la
estructuracion del corpus de muchas de las
creencias propias de la tradicién oral margariteiia,
al revisar los textos de los clasicos del
costumbrismo insular, entre otros, Angel F.
Gdémez R. (Felito), José Marcano Rosas, J.J. Salazar
Franco (Cheguaco), Jesus M. Subero, no hemos
visto ninguna mencién que aluda de manera
especifica a esa figura o ser sobrenatural la cual
forma parte de la tradicién cultural Ibérica y de
los pueblos del Caribe e Hispanoamérica en
general conocida como el Coco con la que se
suele asustar a los nifios. Generalmente, se
recurre a esta figura con la finalidad de obligar a
los infantes a adoptar una serie de hdbitos
relacionados con el consumo de los alimentos, el
horario de ir a la cama para dormir y descansar,
asi como también los correspondientes para el
juego vy la recreacion.

La primera referencia sobre el coco en
lengua castellana, aparece en un cancionero de
Antdn Montero del afio 1445, cuya letra dice:
“Tanto me dieron de poco/ que de puro miedo
temo/ como los nifios de cuna/ que les dicen jcata
el coco!” / (citado en Cerrillo Torremocha, P.C,,
2007: 328).

Afios mas tarde, en la época del Siglo de

Oro Espaiiol, en una de las novelas cldsicas de ese
momento historico, El Lazarillo de Tormes, de
autor Anonimo (1554), con la cual se inicia el
género picaresco, encontramos una interesante
referencia relacionada con ese mitico personaje.
Veamos: La viuda Antonia Pérez, madre del
protagonista Lazaro Gonzalez Pérez, Vvivia
amancebada con un negro llamado Zaide y de
cuya unién nacié un negrito que en palabras del
Lazarillo, “era muy bonito el cual yo brincaba y
ayudaba a calentar y acuérdome que estando el
negro de mi padrastro trebejando [jugueteando]
con el mozuelo, como el nifio via a mi madre y a
mi blancos y a él no, huia de él, con miedo, para
mi madre y sefialandocon el  dedo decia
<<jMadre,coco!>>. Y respondid el negro riendo
<<jHideputa!!>> (2005: 14).

Asimismo, son numerosas las canciones de
cuna donde se alude a esta figura, la version mas
conocida es la que dice: Duérmete nifio, /
duérmete ya, / que viene el coco/ y te comerd/.
No obstante, existen otras canciones de ese
género que no tienen ese contenido amenazante,
sino que, por el contrario, le ofrecen al nifo una
gratificacion en vez de ese castigo, verbigracia, la
siguiente: Si este nifio se durmiera, / yo le diera
medio real, / para que se comprara/ un pedacito
de pan/ (Cerrillo Torremocha, P.C., op.cit.: 326).

Ahora bien, segun el desaparecido etndlogo

57



>< Nalinga “Dame Coco”

Musurungo o El Coco (recreacién)

Imagen: https://static.wikia.nocookie.net/mythology/images/f/f6/El_Coco.jpg/revision/latest?cb=20220906191636

y abogado cubano Fernando Ortiz, pionero de los
estudios afrocaribefios, el vocablo coco es de
indubitable origen negroafricano. Entre los
banties del Congo, Koko, significa diablo,
fantasma o duende que suele asustar a los nifios y
esa costumbre que denomina cocoricamo, daria
lugar a la tradicional expresion “tenerle miedo al
coco” (Ortiz, F., 1929: 298). De tal manera que

58

dicha voz, al igual que su significado, pudo haber
pasado a Espafia desde mediados del siglo XV, a
través de los numerosos esclavos negros
deportados de manera forzosa hacia las mas
importantes ciudades del sur de la Peninsula:
Cadiz, Granada, Jaén, Malaga y principalmente
Sevilla.




Aun cuando no se trata del coco en
particular, existe una importante informacion
referente a ciertos personajes los cuales pudiesen
ser incluidos en la categoria de los asustadores.
Me refiero a los llamados Musurungos o
Musulongos, asi conocidos en Margarita y en
otras regiones del pais, simplemente Longos,
pertenecientes al grupo étnico Mwesi-Longos
originarios de la regidon de Zaire, actual Republica
Democratica del Congo, los cuales, desde el afio
de 1885, se establecieron en el sector Las
Huertas, proximo a la ciudad de La Asuncion. Se
decia que estas personas negras eran muy feas y
dentonas de alli que, en la ciudad de La Asuncidn,
dicho vocablo se usa como sindénimo de
“espanto” (Prieto M., J.R., 2000:146). Segun el
profesor José Marcano Rosas, se acostumbraba
amenazar a ninos y jovenes con estos personajes
diciéndoles los siguiente: “Tu mal
comportamiento atraerd a los Musurungos”,
también, “Si no haces caso, esta noche te saldrdn
los Musurungos” (Marcano Rosas, J., 1994: 271).

Como hemos visto en el desarrollo de esta
cronica, en las creencias y leyendas insulares se
mezclan distintas tradiciones culturales tanto de
raigambre indigena, como hispana y
negroafricana, con lo cual se evidencia lo
heterogéneo de la especificidad sociocultural
margaritefia, de tal manera que su estudio y
analisis debe realizarse desde una perspectiva
totalizadora, incluyente, reconociendo que ella es
el resultado de la interrelacidon ocurrida a través
del tiempo entre esas tres matrices genésicas.

REFERENCIAS

ASCENCIO, MICHAEL (2012). De que Vuelan,
Vuelan. Imaginarios religiosos venezolanos.
Caracas: Editorial ALFA.

BARRETO RANGEL, SOFIA (2012). “Gaita que da
miedo. Musica y supersticiones en
Margarita, estado Nueva Esparta. Caracas:
Musica En Clave. Revista Venezolana de
Musica. Vol.6-1. Enero Abril.

CERRILLO TORREMOCHA, PEDRO CESAR (2010).
“Amor y miedo en las nanas de la tradicién
hispanica”. México: Revista de Literaturas
Populares. UNAM: Facultad de Filosofia y
Letras. Afio VII, N22. Julio- diciembre.

DOMINGUEZ, LUIS ARTURO (1967). Duendes y

\
Nalinga “Dame Coco” >’<

Ceretones. Caracas: Academia Nacional de
la Historia. El Libro Menor, N2 123.

MARCANO ROSAS, JOSE (1979). Historia y Habla
Popular en Margarita. Caracas: Segunda
Edicidn.

MARCANO ROSAS, JOSE (1994). Historia Vivencial

y Coloquial Margaritefia. Caracas: Edicidon
Actualizada.

ORTIZ, FERNANDO (1929). “El cocoricamo y otros
conceptos teopldsmicos del folklore
afrocubano”. Archivo del Folklore Cubano.
La Habana: Sociedad del Folklore Cubano.
Vol. IV, N24. Octubre-diciembre. Pags.: 289-
312.

OSCA-SORIANO,
Idiomdticas Orientales.
ATENEA.

PRIETO MARIN, JOSE RAMON (2000). Vivencias de
La Asuncion En Anécdotas, Callejones,
Esquinas y Vocablos. Caracas. Impreso en:
Publicidad Graficas Ledn, S.R.L.

RAMOS GUEDEZ, José Marcial (2001).
Contribucion a la historia de las culturas
negras en la Venezuela colonial. Caracas:
Instituto  Municipal de Publicaciones.
Alcaldia de Caracas.

SALAZAR FRANCO, JOSE JOAQUIN (CHEGUACO)
(1982). Mitos y Creencias Margaritefas.
Estado Nueva Esparta: Ediciones de Ia
Asamblea Legislativa.

S0JO, JUAN PABLO (1986). Estudio del Folklore
Venezolano. Los Teques: Biblioteca de
Autores y Temas Mirandinos e Instituto
Autonomo Biblioteca Nacional.

JULIAN (2010). Expresiones
Caracas: Editorial

NOTA FUERA DE TEXTO

Los Aalingas o mususrungos de esa época eran,
segun el refranero popular, unos nifios de pecho.
Solo asustaban o amedrentaban a las personas.
Los actuales son unos verdaderos demontres.
Evidencia: el crimen cometido recientemente a
los dos efectivos del ejército en el Boulevard de
Sabana Grande, Caracas.

59



