
  

 

Ramírez, Carlos Darío (2025) 

Ciencia, espiritualidad y creencias: Unas aristas a las dimensiones de lo 

desconocido . Boletín en Red. Revista de Patrimonio Cultural, N° 29, Volumen 2, 

año 7, etapa 3, enero, pp. 12-21 



12 

 

Carlos Darío Ramírez M.*  
Venezuela  

Ciencia, 
espiritualidad y 

creencias  

Unas aristas a las dimensiones  
de lo desconocido  

Fuente: https://revistasic.org/wp-content/uploads/2023/10/Cortesia-de-Infobae.jpg 

B O L E T Í N  e n  R E D  N °  2 9 - 2  E n e r o   2 0 2 6  



13 

 

O p i n i ó n   .   I n v e s t i g a c i ó n  

* Biólogo-Genetista. Maestría en Biología, mención Genética Humana. Doctor en Genética Humana, Instituto Venezolano 
de Investigaciones Científicas (IVIC). Investigador y Docente Universitario, Universidad Bolivariana de Venezuela (UBV). 
Miembro Fundador de la REDpatrimonio.VE y de la Red Venezolana de Nanotecnología. Correo-e: cdramirez@yandex.com, 
ramirezcarlosdario@gmail.com 

  “El aspecto más triste de la vida en este 
preciso momento es que la ciencia  reúne el 

conocimiento más rápido de lo que la sociedad 
reúne la sabiduría”.  

Isaac Asimov 

 

 

L a intersección entre ciencia y 
espiritualidad representa una de las fronteras 
más fascinantes y perdurables en la historia del 
pensamiento humano. Durante siglos, estas dos 
formas de aproximarse a la realidad han 
mantenido una relación compleja—desde la 
abierta hostilidad hasta los intentos de 
reconciliación—que refleja la evolución misma de 
nuestra comprensión del universo y de nuestro 
lugar en él. Por un lado, el proyecto científico, con 
su metodología basada en la observación 
sistemática, la experimentación controlada y el 
razonamiento lógico, han demostrado una 
capacidad incomparable para desentrañar los 
mecanismos que rigen el mundo natural. Por 
otro, la espiritualidad, manifestada a través de 
diversas tradiciones religiosas y prácticas 
contemplativas, aborda cuestiones 
fundamentales de significado, propósito y 
trascendencia que parecen resistirse a los 
instrumentos convencionales de la investigación 
empírica. 

 En las primeras décadas del siglo XXI, este 
diálogo milenario ha adquirido nuevas 
dimensiones gracias a los avances en disciplinas 
como la neurociencia cognitiva, la física cuántica y 
los estudios de la conciencia. Estos desarrollos 
han generado un espectro de posiciones 
intelectuales que merecen ser cartografiados con 
precisión y rigor. Este ensayo se propone 
examinar sistemáticamente las principales 
posturas que configuran el debate 
contemporáneo, con especial atención a la 
neurociencia de la religión desarrollada por Diego 
Golombek y su contextualización dentro del 
marco del realismo científico de Mario Bunge. 

 Al analizar estas perspectivas, no aspiramos 
a zanjar definitivamente un debate que por su 
naturaleza quizás nunca pueda ser 
completamente resuelto, sino a iluminar los 
términos en que se desarrolla, destacando tanto 
los puntos de fricción como las potenciales 
sinergias. La tesis central que guía nuestra 
exploración es que la relación entre ciencia y 
espiritualidad está definida por una tensión 
creativa entre diferentes formas de 
conocimiento, y que comprender esta tensión es 
esencial para abordar los desafíos complejos que 
enfrenta la humanidad en el siglo XXI. 

1. El materialismo reduccionista: la 
espiritualidad como epifenómeno 
cerebral 

 La perspectiva del materialismo 
reduccionista representa una de las posturas más 
influyentes en el discurso científico 
contemporáneo sobre la espiritualidad. Desde 
este marco conceptual, los fenómenos 
espirituales y religiosos son entendidos 
fundamentalmente como manifestaciones de 
procesos neurofisiológicos y evolutivos que 
pueden ser estudiados empíricamente sin recurrir 
a explicaciones sobrenaturales. Esta visión 
encuentra su expresión más articulada en los 
trabajos de neurocientíficos como Diego 
Golombek, quien en su obra Las neuronas de 
Dios: una neurociencia de la religión, la 
espiritualidad y la luz al final del túnel, argumenta 
de manera contundente que las experiencias 
espirituales tienen sustratos biológicos 
identificables. 

 Los fundamentos neurocientíficos de la 
espiritualidad según Golombek: 

 Golombek (2018) desarrolla una tesis 
central: el cerebro humano está cableado para la 
trascendencia. A través de un exhaustivo análisis 
de la literatura neurocientífica, identifica los 
sustratos neurales específicos asociados con las 
experiencias espirituales. La corteza prefrontal 
dorsolateral, por ejemplo, se activa durante 



14 

 

estados de oración profunda y meditación, 
mientras que el lóbulo temporal parece estar 
involucrado en experiencias de tipo místico y de 
despersonalización. Lo más significativo de su 
análisis es la identificación de lo que denomina 
"puntos divinos" en el cerebro—áreas específicas 
cuya estimulación puede inducir experiencias 
espirituales espontáneas. 

 El trabajo de Golombek se inscribe dentro 
de una tradición de investigación que incluye los 
estudios pioneros de Michael Persinger con su 
"casco de Dios"—un dispositivo que mediante 
campos electromagnéticos dirigidos al lóbulo 
temporal puede inducir en muchos sujetos la 
sensación de una "presencia" misteriosa o divina. 
Para Golombek, estos experimentos demuestran 
concluyentemente que las experiencias 
espirituales, independientemente de su 
interpretación religiosa, tienen un sustrato físico 
mensurable en la actividad cerebral. 

 La espiritualidad como adaptación evolutiva 

 Desde la perspectiva evolucionista, 
Golombek argumenta que la propensión hacia las 
creencias espirituales conferiría ventajas 
adaptativas significativas. La religión, en esta 
lectura, funcionaría como un poderoso 
mecanismo de cohesión social al proporcionar un 
sistema compartido de significados, normas y 
rituales que fortalecen los lazos grupales. 
Además, ofrecería consuelo psicológico ante las 
adversidades existenciales, particularmente la 
conciencia de la mortalidad—un desafío cognitivo 
único para nuestra especie. 

 La observación estadística de que los 
creyentes religiosos tienden a reportar mayores 
niveles de bienestar subjetivo y en algunos 
estudios, mayor longevidad, es interpretada por 
Golombek como evidencia indirecta de estas 
funciones adaptativas, no como indicio de algún 
favor divino. Desde una perspectiva 
evolucionista, el análisis de Golombek postula 
que la espiritualidad sería un subproducto que 
evoluciona para otros fines—la teoría de la 
mente, la detección de agentes, la búsqueda de 
patrones—pero que, una vez establecidas, 
adquirieron valor adaptativo por derecho propio. 

 Crítica a la religión institucionalizada 

 Es importante destacar que Golombek 
establece una distinción crucial entre 
espiritualidad y religión organizada. Mientras que 
la primera representa para él una dimensión 
natural de la experiencia humana con bases 
neurobiológicas, la segunda—especialmente en 
sus formas dogmáticas e institucionalizadas—
puede convertirse en un obstáculo para el 
conocimiento científico y el desarrollo humano. 
Esta postura lo sitúa en un terreno intermedio 
entre el reduccionismo radical y la aceptación 
acrítica de las tradiciones religiosas. 

2. El agnosticismo metodológico: la 
suspensión del juicio como rigor 
científico 

Frente a las afirmaciones categóricas del 
materialismo reduccionista, la posición del 
agnosticismo metodológico representa una 
postura más cauta y epistemológicamente 
humilde. Encarnada por científicos como 
Marcelino Cereijido, esta perspectiva no afirma ni 
niega la existencia de dimensiones trascendentes 
o realidades espirituales, sino que insiste en que 
las evidencias disponibles hasta el momento son 
insuficientes para llegar a una conclusión 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   

Fuente: https://blog.rebelionantigua.com/ 



15 

 

definitiva dentro de los parámetros del método 
científico. 

 Los límites del conocimiento científico 

 El agnosticismo metodológico se distingue 
cuidadosamente tanto del ateísmo militante 
como de la fe religiosa. Mientras el ateísmo 
afirma la no existencia de Dios o lo espiritual, y el 
teísmo afirma su existencia, el agnosticismo 
propone suspender el juicio, considerando que la 
pregunta trasciende—al menos por ahora—las 
capacidades de investigación de la ciencia 
empírica. Esta posición encuentra sus raíces 
intelectuales en la tradición del escepticismo 
filosófico, pero se distingue de él por su carácter 
provisional y su apertura a la posibilidad de que 
nuevas evidencias puedan modificar la situación 
epistemológica en el futuro. 

 Cereijido argumenta que el método 
científico, en su aplicación rigurosa, impone 
límites naturales a los que podemos conocer con 
certeza. La ciencia opera magníficamente bien al 
investigar fenómenos que son repetibles, 
mensurables y accesibles a la observación 
intersubjetiva. Sin embargo, las afirmaciones 
centrales de muchas tradiciones espirituales—la 

existencia de un fundamento divino de la 
realidad, la naturaleza de la conciencia, la 
posibilidad de supervivencia después de la 
muerte—caen en gran parte fuera de este 
dominio, al menos con las herramientas 
conceptuales y tecnológicas actuales. 

 La falacia reduccionista 

 Una contribución crucial del agnosticismo 
metodológico es su distinción entre la explicación 
de los correlatos neurales de la experiencia 
espiritual y la reducción de dicha experiencia a 
"nada más que" actividad cerebral. Como señalan 
partidarios de esta postura, el hecho de que 
podamos identificar los sustratos 
neurofisiológicos de un estado mental—ya sea el 
amor, la apreciación estética o la experiencia 
mística—no agota necesariamente la realidad de 
ese fenómeno, ni invalida su significado. Esta 
falacia reduccionista, que confunde los niveles de 
descripción, ha sido criticada por filósofos de la 
ciencia como Alva Noë, quien argumenta que la 
conciencia no puede ser completamente 
explicada solo mediante el examen de sus 
correlatos neurales. 

 Coexistencia por delimitación de dominios 

 En términos prácticos, el agnosticismo 
metodológico tiende a favorecer una política de 
coexistencia pacífica entre ciencia y 
espiritualidad. Cereijido sugiere que, mientras las 
afirmaciones religiosas no pretendan invalidar 
hechos científicos establecidos o dictar políticas 
públicas en áreas donde la evidencia empírica es 
relevante, no existe una necesidad inherente de 
conflicto. Ambas empresas pueden ser vistas 
como respuestas a diferentes dimensiones de la 
experiencia humana—la ciencia a nuestra 
necesidad de comprender el mecanismo del 
mundo, la espiritualidad a nuestra búsqueda de 
significado y conexión. 

 Esta postura encuentra resonancia en el 
pensamiento de Albert Einstein, quien distinguía 
entre lo que él llamaba "la religión del miedo", "la 
religión moral" y la "religión cósmica"—siendo 
esta última una actitud de humilde asombro ante 
la sublime racionalidad del universo, compatible 
con—e incluso nutritiva para—la investigación 
científica más avanzada. 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  



16 

 

3. Complementariedad evolutiva: 
narrativas paralelas en ciencia y 
tradición 

 Una tercera posición en el panorama 
contemporáneo argumenta que la ciencia y la 
espiritualidad ofrecen narrativas 
complementarias—y no necesariamente 
contradictorias—sobre el origen, desarrollo y 
destino del cosmos y de la vida consciente. Esta 
perspectiva de complementariedad evolutiva 
encuentra una expresión particularmente 
elaborada en los escritos de Pawan Dhar, quien 
explora sistemáticamente los paralelos entre la 
teoría de la evolución biológica y las narrativas 
cosmológicas de tradiciones espirituales como el 
hinduismo. 

 Darwin y los Dashavataras: convergencias 
insospechadas 

 El análisis de Dhar se centra en el fascinante 
paralelismo entre la secuencia evolutiva descrita 
por la biología moderna—desde los organismos 
acuáticos más simples hasta los mamíferos 
terrestres y finalmente el ser humano—y la 
progresión de los Dashavataras, las diez 
encarnaciones de Vishnu en la tradición hindú. 
Esta narrativa simbólica comienza con Matsya (el 
avatar pez), continúa con Kurma (la tortuga), 
Varaha (el jabalí), Narasimha (el hombre-león), 
Vamana (el enano), Parashurama, Rama, Krishna, 
Buddha, y culmina con Kalki (el avatar que está 
por venir). Para Dhar, esta secuencia no 
representa simplemente una curiosidad 
mitológica, sino una intuición profunda—
expresada en lenguaje metafórico—sobre el 
patrón general del desarrollo evolutivo. 

 Lo que hace particularmente interesante 
esta correspondencia es que sugiere una 

Darwin y Los Dashavataras 
Fuente: Imagen creada con IA. Gemini. 23/01/2026 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   



17 

 

concepción de la evolución como un proceso con 
dirección y propósito—una idea que la “biología 
mainstream” tiende a rechazar en favor de 
explicaciones puramente mecanísticas basadas en 
la variación aleatoria y la selección natural. Sin 
embargo, Dhar señala que ciertas corrientes 
dentro del pensamiento evolutivo 
contemporáneo—desde la teoría de sistemas 
complejos hasta conceptos como la 
autoorganización y la emergencia—están 
reintroduciendo nociones de direccionalidad que, 
sin violar los principios darwinianos, reconocen 
tendencias a largo plazo hacia una mayor 
complejidad, integración y conciencia. 

 La Evolución de la conciencia 

 La complementariedad evolutiva se 
extiende más allá de los paralelos biológicos para 
abarcar lo que podríamos llamar una "evolución 
de la conciencia". Diversas tradiciones 

espirituales—desde el yoga y el tantra hasta el 
misticismo cristiano y el budismo—describen 
etapas o estadios en el desarrollo de la conciencia 
humana hacia estados de mayor lucidez, 
compasión y unidad. Estas descripciones 
encuentran ecos intrigantes en modelos 
psicológicos contemporáneos como la “teoría del 
desarrollo adulto” de Robert Kegan o “la espiral 
dinámica” de Clare Graves, que postulan 
transformaciones cualitativas en la estructura 
misma de la cognición y la identidad a lo largo de 
la vida humana.  

 En el ámbito de la física, la 
complementariedad encuentra otra expresión en 
el paralelismo entre conceptos centrales de la 
mecánica cuántica—no-localidad, entanglement 
(enlazamiento), el papel del observador—e 
intuiciones de tradiciones contemplativas sobre la 
interconexión fundamental de todos los 
fenómenos y la naturaleza participativa de la 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  



18 

 

conciencia en la construcción de la realidad. 
Fritjof Capra, en su clásico "El Tao de la Física", 
fue uno de los primeros en explorar 
sistemáticamente estas resonancias, señalando 
cómo la visión del mundo que emerge de la física 
moderna se parece menos al mecanismo 
newtoniano que a las visiones holísticas del 
misticismo oriental. 

 Implicaciones para el Desarrollo Humano 

 Es crucial destacar que la 
complementariedad evolutiva no propone una 
identificación simplista entre conceptos 
científicos y espirituales, ni sugiere que las 
tradiciones antiguas "anticiparon" 
descubrimientos científicos específicos. Más bien, 
argumenta que tanto la ciencia como la 
espiritualidad representan esfuerzos humanos 
por comprender patrones profundos de la 
realidad, utilizando diferentes metodologías y 
lenguajes, pero apuntando hacia verdades 
estructurales similares. 

 En el plano práctico, esta perspectiva 
sugiere que los desafíos globales 
contemporáneos—desde la crisis ecológica hasta 
el malestar psicológico generalizado—requieren 
de una evolución consciente que integre los 
conocimientos científicos más avanzados con la 
sabiduría acumulada por las tradiciones 
espirituales. Tanto Dhar como otros proponentes 
de esta visión ven el momento actual como un 
punto de inflexión crítico en el que la humanidad 
debe dar el siguiente paso en su desarrollo 
evolutivo—un paso que necesariamente involucra 
tanto la transformación tecnológica como el 
despertar espiritual. 

4. La integración dialógica: hacia una 
síntesis creativa 

 La cuarta posición en nuestra 
argumentación conceptual—la integración 
dialógica—representa el intento más ambicioso 
por establecer no simplemente una coexistencia 
pacífica o un reconocimiento de 
complementariedad, sino una relación sinérgica y 
mutuamente enriquecedora entre ciencia y 
espiritualidad. Los defensores de esta posición, 
entre los que se cuentan está Thomas Bruhn y, en 
cierta medida, el mismo Albert Einstein, 

argumentan que ambos dominios no solo son 
compatibles, sino que se necesitan 
recíprocamente para ofrecer una visión completa 
de la realidad y guiar el desarrollo humano hacia 
direcciones saludables. 

 La distinción entre preguntas por el "cómo" 
y el "porqué" 

 El fundamento epistemológico de la 
integración dialógica reside en la distinción entre 
diferentes tipos o niveles de pregunta. La ciencia 
da respuesta a preguntas sobre mecanismos y 
procesos—el "cómo" de las cosas—mientras la 
espiritualidad se orienta hacia cuestiones de 
significado, propósito y valor—el "porqué" de la 
existencia. En la famosa formulación de Einstein: 
"La ciencia sin religión está coja; la religión sin 
ciencia está ciega". La cojera se refiere a la 
incapacidad de la ciencia, por sí sola, para 
proporcionar orientación ética o sentido 
existencial; la ceguera, a la tendencia de la 
religión dogmática a aferrarse a visiones del 
mundo factualmente incorrectas. 

 La purificación mutua 

 Una contribución crucial de la perspectiva 
dialógica es su insistencia en que ciencia y 
espiritualidad pueden ejercer una función de 
purificación mutua. Por un lado, el rigor 
metodológico y el escepticismo saludable de la 
ciencia pueden ayudar a purificar la espiritualidad 
de supersticiones, antropomorfismos simplistas y 
afirmaciones factualmente infundadas. Por otro, 
la profundidad contemplativa y la sabiduría ética 
de las tradiciones espirituales pueden ayudar a 
prevenir que la ciencia caiga en un reduccionismo 
estéril o en una tecnocracia desprovista de 
valores humanistas. 

 Aplicaciones prácticas en sostenibilidad y 
salud 

 En el ámbito de la sostenibilidad—área de 
especialización de Thomas Bruhn—la integración 
dialógica revela su potencial práctico de manera 
especialmente clara. Bruhn argumenta que los 
desafíos ambientales globales no pueden 
resolverse únicamente mediante soluciones 
tecnocráticas, por avanzadas que estas sean. La 
crisis ecológica es, en su raíz, una crisis de valores, 
significado y relación—dimensiones que han sido 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   



19 

 

tradicionalmente el dominio de la reflexión 
espiritual. Conceptos como la interdependencia 
fundamental de todos los seres, la gratitud hacia 
los sistemas naturales que sostienen la vida o el 
reconocimiento de límites ecológicos y 
necesidades de las generaciones futuras—todos 
ellos presentes en diversas tradiciones 
espirituales—pueden proporcionar el marco 
motivacional y ético necesario para implementar 
las soluciones técnicas que la ciencia ya ha 
identificado. 

 La investigación contemporánea en 
psicología positiva y neurociencia afectiva ofrece 
apoyo empírico para algunas de estas 
afirmaciones. Estudios han demostrado, por 
ejemplo, que prácticas contemplativas como la 
meditación de compasión pueden producir 
cambios cerebrales mensurables—aumento en el 
volumen de materia gris en regiones asociadas 
con la empatía y la regulación emocional—al 
mismo tiempo que fomentan comportamientos 
más prosociales y ambientalmente responsables. 
Estos hallazgos sugieren que el desarrollo 
interior—tradicionalmente territorio de la 
espiritualidad—puede ser no solo compatible con 
el bienestar colectivo y la sostenibilidad, sino un 
ingrediente necesario para los mismos. 

 La integración dialógica también encuentra 
expresión en campos emergentes como la 
medicina mente-cuerpo, donde intervenciones 
basadas en mindfulness y otras prácticas 
contemplativas están siendo incorporadas a 
protocolos terapéuticos con resultados medibles 
en términos de reducción del estrés, mejora del 
funcionamiento inmune y mayor resiliencia 
psicológica. Lo significativo aquí es que estas 
prácticas—originadas en tradiciones 
espirituales—no son simplemente toleradas 
como complementos "alternativos", sino 
investigadas rigurosamente con metodología 
científica estándar, generando así un cuerpo de 
evidencia que enriquece tanto la práctica clínica 
como nuestra comprensión fundamental de la 
interconexión entre procesos mentales y 
fisiológicos. 

 5. El “realismo científico” de Mario 
Bunge: un marco integrador 

 Para comprender en toda su profundidad el 

diálogo entre ciencia y espiritualidad, es esencial 
situarlo dentro del marco del realismo científico 
desarrollado por Mario Bunge. Este marco 
filosófico proporciona las herramientas 
conceptuales necesarias para navegar las 
complejas aguas de este debate sin caer ni en el 
reduccionismo simplista ni en el espiritualismo 
acrítico. 

  Los principios del “realismo científico” 

 El realismo científico de Bunge se sustenta 
en varios principios fundamentales: la existencia 
de una realidad independiente del observador, la 
cognoscibilidad de dicha realidad a través de 
métodos científicos y la importancia de la 
sistematicidad y la contrastación empírica en la 
construcción del conocimiento. Desde esta 
perspectiva, cualquier afirmación sobre la 
realidad—incluidas aquellas relacionadas con la 
espiritualidad—debe someterse al escrutinio de la 
evidencia y la coherencia lógica. 

 Bunge distingue cuidadosamente entre 
problemas científicos genuinos—aquellos que 
pueden formularse en términos precisos y son 
susceptibles de contrastación empírica—y 
problemas metafísicos o pseudocientíficos. Esta 
distinción es crucial para entender su postura 
frente a la espiritualidad: mientras que los 
correlatos neurales de la experiencia espiritual 
constituyen un legítimo objeto de investigación 
científica, las afirmaciones sobre entidades 
sobrenaturales o trascendentes caen fuera del 
dominio de la ciencia, al menos en la medida en 
que no son formuladas de manera contrastable. 

 El materialismo “emergentista” como 
alternativa 

 Frente al materialismo reduccionista que 
considera la conciencia como un mero 
epifenómeno de procesos físicos, Bunge defiende 
un materialismo “emergentista” que reconoce la 
existencia de diferentes niveles de organización 
de la materia, cada uno con propiedades 
emergentes irreducibles. Desde esta perspectiva, 
la conciencia emerge de la compleja organización 
del sistema nervioso, pero no puede ser 
completamente explicada en términos de sus 
componentes neurales individuales. 

 Este marco permite entender por qué la 
identificación de "las neuronas de Dios" por parte 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  



20 

 

de Golombek no agota la realidad de la 
experiencia espiritual. Así como las propiedades 
del agua emergen de la combinación de 
hidrógeno y oxígeno, pero no pueden deducirse 
completamente del estudio aislado de estos 
elementos, la experiencia espiritual emerge de la 
compleja interacción de procesos neurales, pero 
posee una cualidad irreductible que merece ser 
estudiada en su propio nivel de organización. 

La crítica a la pseudociencia y la religión 
dogmática 

 Bunge fue un crítico implacable de la 
pseudociencia y de las afirmaciones religiosas que 
pretenden tener estatus científico sin someterse 
a los estándares de la metodología científica. En 
este sentido, su pensamiento converge con las 
advertencias de Golombek sobre los peligros del 
dogmatismo religioso. Sin embargo, a diferencia 
de algunos reduccionistas radicales, Bunge 
reconoce la legitimidad de investigar fenómenos 
como la conciencia y la experiencia subjetiva, 
siempre que se haga con rigor metodológico y 
honestidad intelectual. 

Hacia un diálogo fundamentado en el 
“realismo científico” 

 Nuestro recorrido por las diferentes 
posiciones en el diálogo entre ciencia y 
espiritualidad revela la riqueza y complejidad de 
este campo de estudio. La neurociencia de la 
religión desarrollada por Diego Golombek 
representa una contribución fundamental al 
demostrar los sustratos biológicos de la 

experiencia espiritual, pero debe ser 
complementada con marcos filosóficos más 
amplios como el “realismo científico” de Mario 
Bunge para evitar caer en reduccionismos 
simplistas. 

 La perspectiva de Golombek, leída a través 
del lente del “emergentismo” de Bunge, nos 
permite entender la espiritualidad como un 
fenómeno natural que emerge de la compleja 
organización del cerebro humano, sin por ello 
reducir su significado o invalidar su importancia 
en la experiencia humana. Al mismo tiempo, el 
marco bungeano nos proporciona los criterios 
necesarios para distinguir entre la investigación 
legítima de los fenómenos espirituales y las 
afirmaciones pseudocientíficas o dogmáticas. 

 La célebre exhortación de Erwin Sedlmayr—
citada por Thomas Bruhn—a "nunca perder la 
capacidad de cambiar de perspectiva y de mirar al 
mismo sol de otra manera", captura la esencia de 
la actitud más prometedora hacia esta relación 
compleja. No se trata de elegir definitivamente 
una posición sobre las otras, sino de cultivar la 
capacidad de moverse entre diferentes marcos 
interpretativos, reconociendo las perspectivas y 
las limitaciones de cada uno. 

 El futuro de esta relación milenaria 
probablemente no residirá en la victoria final de 
una perspectiva sobre las demás, sino en nuestra 
capacidad colectiva para sostener lo que Michael 
Polanyi llamaba una "tensión creativa"—un 
equilibrio dinámico entre diferentes formas de 
conocimiento que, al mantenerse en diálogo, 

Fuente: https://i0.wp.com/universityecumenical.com/esp/wp-content/uploads/2019/08/topo2-religioao.jpg?

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s   



21 

 

generan comprensiones más ricas y matizadas 
que cualquiera de ellas podría producir por 
separado. 

 En un mundo que enfrenta desafíos 
existenciales que son a la vez técnicos y éticos, 
ecológicos y espirituales, esta capacidad para 
integrar múltiples formas de conocimiento no es 
un lujo académico, sino una necesidad práctica. 
La ciencia nos proporciona las herramientas para 
comprender y transformar el mundo; la 
espiritualidad nos ayuda a recordar por qué 
deberíamos hacerlo, hacia qué fines y con qué 
reverencia hacia el misterio que permanece en el 
corazón de la existencia. 

 El realismo científico de Bunge, en su 
rechazo tanto del dogmatismo como del 
escepticismo radical, nos ofrece un camino 
intermedio—una vía que reconoce la legitimidad 
de la investigación científica de los fenómenos 
espirituales, sin por ello conceder validez 
epistémica a afirmaciones no contrastables. En 
este sentido, representa quizás la posición más 
madura y prometedora para navegar las 
complejas aguas del diálogo entre ciencia y 
espiritualidad en el siglo XXI. 

Referencias 

Bruhn, T. (2025). Science and Spirituality: No 
Reason to Fear One Another. Research 
Institute for Sustainability. https://www.rifs
-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and
-spirituality-no-reason-fear-one-another  

Bunge, M. (2010). Matter and Mind: A 
Philosophical Inquiry. Springer. 

Capra, F. (1975). The Tao of Physics: An 
Exploration of the Parallels Between 
Modern Physics and Eastern Mysticism. 
Shambhala Publications. 

Cereijido, M. (2024). De batas y sotanas: Algunos 
pensamientos sobre ciencia y religión. ISBN.  
979-8861433648 

Cereijido, M. (2007). La ignorancia debida. Libros 
del Zorzal. 

Daros, W. R. (2002). Religión y ciencia en el 
pensamiento de Albert Einstein. Invenio, 5
(8), 47-55. 

Dawkins, R. (2006). The God Delusion. Bantam 
Press. 

Dennett, D. C. (2006). *Breaking the Spell: 

Religion as a Natural Phenomenon*. Viking 
Penguin. 

Dhar, P. (2012a, 21 de mayo). Science and 
Spirituality. *Nature India*. https://
doi.org/10.1038/nindia.2012.80 

Dhar, P. (2012b, 28 de agosto). Science and 
Spirituality: Explaining evolution. *Nature 
India*. https://doi.org/10.1038/
nindia.2012.120 

Dhar, P. (2012c, 15 de octubre). Science and 
Spirituality: Soul searching. *Nature India*. 
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148 

Einstein, A. (1954). Ideas and Opinions. Crown 
Publishers. 

Golombek, D. (2018). Las neuronas de Dios: Una 
neurociencia de la religión, la espiritualidad 
y la luz al final del túnel. Siglo XXI Editores. 

Kegan, R. (1982). The Evolving Self: Problem and 
Process in Human Development. Harvard 
University Press. 

Noë, A. (2009). Out of Our Heads: Why You Are 
Not Your Brain, and Other Lessons from the 
Biology of Consciousness. Hill and Wang. 

Polanyi, M. (1958). Personal Knowledge: Towards 
a Post-Critical Philosophy. University of 
Chicago Press. 

“L a ciencia nos 
proporciona las 

herramientas para 
comprender y transformar el 
mundo; la espiritualidad nos 
ayuda a recordar por qué 
deberíamos hacerlo, hacia 
qué fines y con qué 
reverencia hacia el misterio 
que permanece en el corazón 
de la existencia” 

C i e n c i a ,  e s p i r i t u a l i d a d  y  c r e e n c i a s  

https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148

