PATRIMONIO CULTURAL Y ESPIRITUALIDAD . VOLUMEN 2

REVISTA DE PATRIMONIO CULTURAL

RAMIREZ, CARLOS DARiO (2025)

Ciencia, espiritualidad y creencias: Unas aristas a las dimensiones de lo
desconocido . Boletin en Red. Revista de Patrimonio Cultural, N° 29, Volumen 2,
afno 7, etapa 3, enero, pp. 12-21



>\<BOLET|’N en RED N° 29-2 Enero 2026

-

« CIENCIA, »
ESPIRITUALIDAD Y

EENQ}A‘S x

CARLOS DARIO RAMIREZ M. *
VENEZUELA

Fuente: https://revistasic.org/wp-content/uploads/2023/10/Cortesia-de-Infobae.jpg

12



“El aspecto mds triste de la vida en este
preciso momento es que la ciencia retune el
conocimiento mds rdpido de lo que la sociedad
reune la sabiduria”.

Isaac Asimov

La interseccion entre ciencia 'y

espiritualidad representa una de las fronteras
mas fascinantes y perdurables en la historia del
pensamiento humano. Durante siglos, estas dos

formas de aproximarse a la realidad han
mantenido una relacion compleja—desde la
abierta hostilidad hasta los intentos de

reconciliacion—que refleja la evolucién misma de
nuestra comprension del universo y de nuestro
lugar en él. Por un lado, el proyecto cientifico, con
su metodologia basada en la observacion
sistematica, la experimentacidon controlada y el
razonamiento légico, han demostrado wuna
capacidad incomparable para desentrafiar los
mecanismos que rigen el mundo natural. Por
otro, la espiritualidad, manifestada a través de

diversas tradiciones religiosas y practicas
contemplativas, aborda cuestiones
fundamentales de significado, propdsito y

trascendencia que parecen resistirse a los
instrumentos convencionales de la investigacién
empirica.

En las primeras décadas del siglo XXI, este
didlogo  milenario ha adquirido nuevas
dimensiones gracias a los avances en disciplinas
como la neurociencia cognitiva, la fisica cuanticay
los estudios de la conciencia. Estos desarrollos
han generado un espectro de posiciones
intelectuales que merecen ser cartografiados con
precision y rigor. Este ensayo se propone
examinar sistematicamente las principales
posturas que configuran el debate
contemporaneo, con especial atencién a la
neurociencia de la religién desarrollada por Diego
Golombek y su contextualizacion dentro del
marco del realismo cientifico de Mario Bunge.

OPINION INVESTIGACION

Al analizar estas perspectivas, no aspiramos
a zanjar definitivamente un debate que por su
naturaleza quizds nunca pueda ser
completamente resuelto, sino a iluminar los
términos en que se desarrolla, destacando tanto
los puntos de friccion como las potenciales
sinergias. La tesis central que guia nuestra
exploracion es que la relacién entre ciencia y
espiritualidad esta definida por una tensién
creativa entre diferentes formas de
conocimiento, y que comprender esta tensién es
esencial para abordar los desafios complejos que
enfrenta la humanidad en el siglo XXI.

1. EL MATERIALISMO REDUCCIONISTA: LA

ESPIRITUALIDAD comMmo EPIFENOMENO
CEREBRAL
La perspectiva del materialismo

reduccionista representa una de las posturas mas
influyentes en el discurso cientifico
contemporaneo sobre la espiritualidad. Desde
este marco conceptual, los fendmenos
espirituales 'y religiosos son entendidos
fundamentalmente como manifestaciones de
procesos neurofisiolégicos y evolutivos que
pueden ser estudiados empiricamente sin recurrir
a explicaciones sobrenaturales. Esta visidn
encuentra su expresion mas articulada en los
trabajos de neurocientificos como Diego
Golombek, quien en su obra Las neuronas de
Dios: una neurociencia de la religion, la
espiritualidad y la luz al final del tunel, argumenta
de manera contundente que las experiencias
espirituales tienen sustratos bioldgicos
identificables.

Los fundamentos neurocientificos de la
espiritualidad segin Golombek:

Golombek (2018) desarrolla una tesis
central: el cerebro humano estd cableado para la
trascendencia. A través de un exhaustivo analisis
de la literatura neurocientifica, identifica los
sustratos neurales especificos asociados con las
experiencias espirituales. La corteza prefrontal
dorsolateral, por ejemplo, se activa durante

* Bidlogo-Genetista. Maestria en Biologia, mencidén Genética Humana. Doctor en Genética Humana, Instituto Venezolano
de Investigaciones Cientificas (IVIC). Investigador y Docente Universitario, Universidad Bolivariana de Venezuela (UBV).
Miembro Fundador de la REDpatrimonio.VE y de la Red Venezolana de Nanotecnologia. Correo-e: cdramirez@yandex.com,

ramirezcarlosdario@gmail.com

13



X Ciencia, espiritualidad y creencias

estados de oracién profunda y meditacidn,
mientras que el lébulo temporal parece estar
involucrado en experiencias de tipo mistico y de
despersonalizacién. Lo mas significativo de su
analisis es la identificacion de lo que denomina
"puntos divinos" en el cerebro—areas especificas
cuya estimulacion puede inducir experiencias
espirituales espontaneas.

El trabajo de Golombek se inscribe dentro
de una tradicion de investigacidn que incluye los
estudios pioneros de Michael Persinger con su
"casco de Dios"—un dispositivo que mediante
campos electromagnéticos dirigidos al Idbulo
temporal puede inducir en muchos sujetos la
sensacion de una "presencia" misteriosa o divina.
Para Golombek, estos experimentos demuestran
concluyentemente que las experiencias
espirituales, independientemente de su
interpretacion religiosa, tienen un sustrato fisico
mensurable en la actividad cerebral.

LA ESPIRITUALIDAD COMO ADAPTACION EVOLUTIVA

Desde la  perspectiva  evolucionista,
Golombek argumenta que la propensién hacia las
creencias  espirituales  conferiria  ventajas
adaptativas significativas. La religion, en esta
lectura, funcionaria como un poderoso
mecanismo de cohesion social al proporcionar un
sistema compartido de significados, normas y
rituales que fortalecen los lazos grupales.
Ademas, ofreceria consuelo psicoldgico ante las
adversidades existenciales, particularmente Ia
conciencia de la mortalidad—un desafio cognitivo
Unico para nuestra especie.

La observacion estadistica de que los
creyentes religiosos tienden a reportar mayores
niveles de bienestar subjetivo y en algunos
estudios, mayor longevidad, es interpretada por
Golombek como evidencia indirecta de estas
funciones adaptativas, no como indicio de algun
favor divino. Desde una perspectiva
evolucionista, el analisis de Golombek postula
que la espiritualidad seria un subproducto que
evoluciona para otros fines—la teoria de Ia
mente, la deteccién de agentes, la busqueda de
patrones—pero que, una vez establecidas,
adquirieron valor adaptativo por derecho propio.

CRITICA A LA RELIGION INSTITUCIONALIZADA

14

/
.(/:I’Y'IIX
|

XE(3j +00)

sin h X= -'LSin(

ot ) B
smer- ) Usfarly

veso AINEN| Vi

Of=wmm ===

{

fin X i_?j(") ¢
ros Az cosBeasC 4 5‘.3‘5"‘

™= 4 (i i) [;)‘/‘QA):[?Q*[y

N

G :ziaér-{m(, :

n

- ¢ { O / o y
Fuente: https://blog.rebelionénﬁgua.cgm/

Es importante destacar que Golombek
establece  una  distincidon  crucial  entre
espiritualidad y religion organizada. Mientras que
la primera representa para él una dimensién
natural de la experiencia humana con bases
neurobioldgicas, la segunda—especialmente en
sus formas dogmadticas e institucionalizadas—
puede convertirse en un obstaculo para el
conocimiento cientifico y el desarrollo humano.
Esta postura lo situa en un terreno intermedio
entre el reduccionismo radical y la aceptacién
acritica de las tradiciones religiosas.

2. EL AGNOSTICISMO METODOLOGICO: LA
SUSPENSION DEL JUICIO COMO RIGOR
CIENTIFICO

Frente a las afirmaciones categdricas del
materialismo reduccionista, la posicion del
agnosticismo metodoldgico representa una
postura mas cauta y epistemoldgicamente
humilde. Encarnada por cientificos como
Marcelino Cereijido, esta perspectiva no afirma ni
niega la existencia de dimensiones trascendentes
o realidades espirituales, sino que insiste en que
las evidencias disponibles hasta el momento son
insuficientes para llegar a una conclusion

ix)

-

:

" L, p .
. 3 e, ﬂ
BVaRw
v ; "d xno'
(,"':‘:,«",\.Ls\nx A X X=F;:;*




definitiva dentro de los pardmetros del método
cientifico.

LOsS LiIMITES DEL CONOCIMIENTO CIENTIFICO

El agnosticismo metodolégico se distingue
cuidadosamente tanto del ateismo militante
como de la fe religiosa. Mientras el ateismo
afirma la no existencia de Dios o lo espiritual, y el
teismo afirma su existencia, el agnosticismo
propone suspender el juicio, considerando que la
pregunta trasciende—al menos por ahora—Ilas
capacidades de investigacion de la ciencia
empirica. Esta posicidn encuentra sus raices
intelectuales en la tradicion del escepticismo
filosoéfico, pero se distingue de él por su caracter
provisional y su apertura a la posibilidad de que
nuevas evidencias puedan modificar la situacion
epistemoldgica en el futuro.

Cereijido argumenta que el método
cientifico, en su aplicacién rigurosa, impone
limites naturales a los que podemos conocer con
certeza. La ciencia opera magnificamente bien al
investigar fendmenos que son repetibles,
mensurables y accesibles a la observacion
intersubjetiva. Sin embargo, las afirmaciones
centrales de muchas tradiciones espirituales—Ia

Ciencia, espiritualidad y creencias X

existencia de un fundamento divino de Ila
realidad, la naturaleza de la conciencia, la
posibilidad de supervivencia después de Ia
muerte—caen en gran parte fuera de este
dominio, al menos con las herramientas
conceptuales y tecnoldgicas actuales.

LA FALACIA REDUCCIONISTA

Una contribucién crucial del agnosticismo
metodoldgico es su distincion entre la explicacion
de los correlatos neurales de la experiencia
espiritual y la reduccion de dicha experiencia a
"nada mas que" actividad cerebral. Como sefialan
partidarios de esta postura, el hecho de que
podamos identificar los sustratos
neurofisioldgicos de un estado mental—ya sea el
amor, la apreciacién estética o la experiencia
mistica—no agota necesariamente la realidad de
ese fendmeno, ni invalida su significado. Esta
falacia reduccionista, que confunde los niveles de
descripcién, ha sido criticada por filésofos de la
ciencia como Alva Nog, quien argumenta que la
conciencia no puede ser completamente
explicada solo mediante el examen de sus
correlatos neurales.

COEXISTENCIA POR DELIMITACION DE DOMINIOS

En términos practicos, el agnosticismo
metodolégico tiende a favorecer una politica de
coexistencia pacifica entre ciencia y
espiritualidad. Cereijido sugiere que, mientras las
afirmaciones religiosas no pretendan invalidar
hechos cientificos establecidos o dictar politicas
publicas en dreas donde la evidencia empirica es
relevante, no existe una necesidad inherente de
conflicto. Ambas empresas pueden ser vistas
como respuestas a diferentes dimensiones de la
experiencia humana—la ciencia a nuestra
necesidad de comprender el mecanismo del
mundo, la espiritualidad a nuestra busqueda de
significado y conexion.

Esta postura encuentra resonancia en el
pensamiento de Albert Einstein, quien distinguia
entre lo que él llamaba "la religién del miedo", "la
religion moral" y la "religiéon cdsmica"—siendo
esta Ultima una actitud de humilde asombro ante
la sublime racionalidad del universo, compatible
con—e incluso nutritiva para—la investigacion
cientifica mds avanzada.

15



XCiencia, espiritualidad y creencias

Darwin.y Los Dashavataras L
Fuente: Imagen creada con IA. Gemini. 23/01/2026

3. COMPLEMENTARIEDAD EVOLUTIVA:
NARRATIVAS PARALELAS EN CIENCIA Y
TRADICION

Una tercera posicion en el panorama
contemporaneo argumenta que la ciencia y la
espiritualidad ofrecen narrativas
complementarias—y no necesariamente
contradictorias—sobre el origen, desarrollo y
destino del cosmos y de la vida consciente. Esta
perspectiva de complementariedad evolutiva
encuentra una  expresién  particularmente
elaborada en los escritos de Pawan Dhar, quien
explora sistematicamente los paralelos entre la
teoria de la evolucién bioldgica y las narrativas
cosmoldgicas de tradiciones espirituales como el
hinduismo.

DARWIN Y LOS DASHAVATARAS: CONVERGENCIAS
INSOSPECHADAS

16

El andlisis de Dhar se centra en el fascinante
paralelismo entre la secuencia evolutiva descrita
por la biologia moderna—desde los organismos
acuaticos mas simples hasta los mamiferos
terrestres y finalmente el ser humano—y la
progresion de los Dashavataras, las diez
encarnaciones de Vishnu en la tradicién hindu.
Esta narrativa simbdlica comienza con Matsya (el
avatar pez), continia con Kurma (la tortuga),
Varaha (el jabali), Narasimha (el hombre-leén),
Vamana (el enano), Parashurama, Rama, Krishna,
Buddha, y culmina con Kalki (el avatar que esta

por venir). Para Dhar, esta secuencia no
representa  simplemente una curiosidad
mitoldgica, sino una intuicion profunda—

expresada en lenguaje metafdérico—sobre el
patrén general del desarrollo evolutivo.

Lo que hace particularmente interesante

esta correspondencia es que sugiere una



concepcién de la evolucion como un proceso con
direccion y propdsito—una idea que la “biologia
mainstream” tiende a rechazar en favor de
explicaciones puramente mecanisticas basadas en
la variacién aleatoria y la seleccidon natural. Sin
embargo, Dhar sefiala que ciertas corrientes
dentro del pensamiento evolutivo
contempordneo—desde la teoria de sistemas
complejos hasta conceptos como la
autoorganizacion 'y la  emergencia—estan
reintroduciendo nociones de direccionalidad que,
sin violar los principios darwinianos, reconocen
tendencias a largo plazo hacia una mayor
complejidad, integracién y conciencia.

LA EVOLUCION DE LA CONCIENCIA

La complementariedad evolutiva se
extiende mas alla de los paralelos bioldgicos para
abarcar lo que podriamos llamar una "evolucién
de la conciencia". Diversas tradiciones

Ciencia, espiritualidad y creencias X

espirituales—desde el yoga y el tantra hasta el
misticismo cristiano y el budismo—describen
etapas o estadios en el desarrollo de la conciencia

humana hacia estados de mayor lucidez,
compasion y unidad. Estas descripciones
encuentran ecos intrigantes en modelos

psicoldgicos contemporaneos como la “teoria del
desarrollo adulto” de Robert Kegan o “la espiral
dindmica” de Clare Graves, que postulan
transformaciones cualitativas en la estructura
misma de la cognicidon y la identidad a lo largo de
la vida humana.

En el ambito de la fisica, la
complementariedad encuentra otra expresion en
el paralelismo entre conceptos centrales de la
mecdnica cudntica—no-localidad, entanglement
(enlazamiento), el papel del observador—e
intuiciones de tradiciones contemplativas sobre la
interconexion  fundamental de todos los
fendmenos y la naturaleza participativa de la

17



\
>< Ciencia, espiritualidad y creencias

conciencia en la construccion de la realidad.
Fritjof Capra, en su clasico "El Tao de la Fisica",
fue uno de los primeros en explorar
sistematicamente estas resonancias, sefialando
como la vision del mundo que emerge de la fisica
moderna se parece menos al mecanismo
newtoniano que a las visiones holisticas del
misticismo oriental.

IMPLICACIONES PARA EL DESARROLLO HUMANO

Es crucial destacar que la
complementariedad evolutiva no propone una
identificacion simplista entre  conceptos
cientificos y espirituales, ni sugiere que las
tradiciones antiguas "anticiparon"
descubrimientos cientificos especificos. Mas bien,
argumenta que tanto la ciencia como |la
espiritualidad representan esfuerzos humanos
por comprender patrones profundos de la
realidad, utilizando diferentes metodologias vy
lenguajes, pero apuntando hacia verdades
estructurales similares.

En el plano practico, esta perspectiva
sugiere que los desafios globales
contemporaneos—desde la crisis ecoldgica hasta
el malestar psicolégico generalizado—requieren
de una evolucién consciente que integre los
conocimientos cientificos mas avanzados con la
sabiduria acumulada por las tradiciones
espirituales. Tanto Dhar como otros proponentes
de esta vision ven el momento actual como un
punto de inflexién critico en el que la humanidad
debe dar el siguiente paso en su desarrollo
evolutivo—un paso que necesariamente involucra
tanto la transformacién tecnolégica como el
despertar espiritual.

4. LA INTEGRACION DIALOGICA: HACIA UNA
SINTESIS CREATIVA

La cuarta posicion en nuestra
argumentacién conceptual—Ila integracién
dialégica—representa el intento mdas ambicioso
por establecer no simplemente una coexistencia
pacifica o un reconocimiento de
complementariedad, sino una relacion sinérgica y
mutuamente enriquecedora entre ciencia vy
espiritualidad. Los defensores de esta posicion,
entre los que se cuentan esta Thomas Bruhn y, en
cierta medida, el mismo Albert Einstein,

18

argumentan que ambos dominios no solo son
compatibles, sino que se necesitan
reciprocamente para ofrecer una visién completa
de la realidad y guiar el desarrollo humano hacia
direcciones saludables.

LA DISTINCION ENTRE PREGUNTAS POR EL "cOmo"
Y EL "PORQUE"

El fundamento epistemolégico de Ia
integracion dialdgica reside en la distincion entre
diferentes tipos o niveles de pregunta. La ciencia
da respuesta a preguntas sobre mecanismos y
procesos—el "como" de las cosas—mientras la
espiritualidad se orienta hacia cuestiones de
significado, propdsito y valor—el "porqué" de la
existencia. En la famosa formulacién de Einstein:
"La ciencia sin religion estd coja; la religion sin
ciencia estd ciega". La cojera se refiere a la
incapacidad de la ciencia, por si sola, para
proporcionar orientacion ética o sentido
existencial; la ceguera, a la tendencia de la
religion dogmadtica a aferrarse a visiones del
mundo factualmente incorrectas.

LA PURIFICACION MUTUA

Una contribucion crucial de la perspectiva
dialégica es su insistencia en que ciencia vy
espiritualidad pueden ejercer una funcién de
purificacion mutua. Por un lado, el rigor
metodolégico y el escepticismo saludable de la
ciencia pueden ayudar a purificar la espiritualidad
de supersticiones, antropomorfismos simplistas y
afirmaciones factualmente infundadas. Por otro,
la profundidad contemplativa y la sabiduria ética
de las tradiciones espirituales pueden ayudar a
prevenir que la ciencia caiga en un reduccionismo
estéril o en una tecnocracia desprovista de
valores humanistas.

APLICACIONES PRACTICAS EN SOSTENIBILIDAD Y
SALUD

En el dmbito de la sostenibilidad—area de
especializacion de Thomas Bruhn—la integracién
dialégica revela su potencial prictico de manera
especialmente clara. Bruhn argumenta que los
desafios ambientales globales no pueden
resolverse Unicamente mediante soluciones
tecnocraticas, por avanzadas que estas sean. La
crisis ecolégica es, en su raiz, una crisis de valores,
significado y relacion—dimensiones que han sido



tradicionalmente el dominio de la reflexién
espiritual. Conceptos como la interdependencia
fundamental de todos los seres, la gratitud hacia
los sistemas naturales que sostienen la vida o el
reconocimiento de limites ecoldgicos y
necesidades de las generaciones futuras—todos
ellos presentes en diversas tradiciones
espirituales—pueden proporcionar el marco
motivacional y ético necesario para implementar
las soluciones técnicas que la ciencia ya ha
identificado.

La investigacién  contemporanea en
psicologia positiva y neurociencia afectiva ofrece
apoyo empirico para algunas de estas
afirmaciones. Estudios han demostrado, por
ejemplo, que practicas contemplativas como la
meditacion de compasiéon pueden producir
cambios cerebrales mensurables—aumento en el
volumen de materia gris en regiones asociadas
con la empatia y la regulacion emocional—al
mismo tiempo que fomentan comportamientos
mas prosociales y ambientalmente responsables.
Estos hallazgos sugieren que el desarrollo
interior—tradicionalmente territorio de Ia
espiritualidad—puede ser no solo compatible con
el bienestar colectivo y la sostenibilidad, sino un
ingrediente necesario para los mismos.

La integracion dialégica también encuentra
expresion en campos emergentes como la
medicina mente-cuerpo, donde intervenciones
basadas en mindfulness y otras practicas
contemplativas estan siendo incorporadas a
protocolos terapéuticos con resultados medibles
en términos de reduccidn del estrés, mejora del
funcionamiento inmune y mayor resiliencia
psicoldgica. Lo significativo aqui es que estas
practicas—originadas en tradiciones
espirituales—no son simplemente toleradas
como complementos  "alternativos", sino
investigadas rigurosamente con metodologia
cientifica estandar, generando asi un cuerpo de
evidencia que enriquece tanto la practica clinica
como nuestra comprensién fundamental de la
interconexion entre procesos mentales y
fisioldgicos.

5. EL “REALISMO CIENTiFICO” DE MARIO
BUNGE: UN MARCO INTEGRADOR

Para comprender en toda su profundidad el

Ciencia, espiritualidad y creencias ><

didlogo entre ciencia y espiritualidad, es esencial
situarlo dentro del marco del realismo cientifico
desarrollado por Mario Bunge. Este marco
filosofico proporciona las herramientas
conceptuales necesarias para navegar las
complejas aguas de este debate sin caer ni en el
reduccionismo simplista ni en el espiritualismo
acritico.

Los PRINCIPIOS DEL “REALISMO CIENTiFICO”

El realismo cientifico de Bunge se sustenta
en varios principios fundamentales: la existencia
de una realidad independiente del observador, la
cognoscibilidad de dicha realidad a través de
métodos cientificos y la importancia de Ia
sistematicidad y la contrastacion empirica en la
construccion del conocimiento. Desde esta
perspectiva, cualquier afirmacién sobre la
realidad—incluidas aquellas relacionadas con la
espiritualidad—debe someterse al escrutinio de la
evidencia y la coherencia légica.

Bunge distingue cuidadosamente entre
problemas cientificos genuinos—aquellos que
pueden formularse en términos precisos y son
susceptibles de contrastacion empirica—y
problemas metafisicos o pseudocientificos. Esta
distincidon es crucial para entender su postura
frente a la espiritualidad: mientras que los
correlatos neurales de la experiencia espiritual
constituyen un legitimo objeto de investigacidon
cientifica, las afirmaciones sobre entidades
sobrenaturales o trascendentes caen fuera del
dominio de la ciencia, al menos en la medida en
qgue no son formuladas de manera contrastable.

EL  MATERIALISMO “EMERGENTISTA”

ALTERNATIVA

comMmo

Frente al materialismo reduccionista que
considera la conciencia como un mero
epifendmeno de procesos fisicos, Bunge defiende
un materialismo “emergentista” que reconoce la
existencia de diferentes niveles de organizaciéon
de la materia, cada uno con propiedades
emergentes irreducibles. Desde esta perspectiva,
la conciencia emerge de la compleja organizacién
del sistema nervioso, pero no puede ser
completamente explicada en términos de sus
componentes neurales individuales.

Este marco permite entender por qué la
identificacion de "las neuronas de Dios" por parte

19



XCiencia, espiritualidad y creencias

Fuente: https://i0.wp.
! it

de Golombek no agota la realidad de Ia
experiencia espiritual. Asi como las propiedades
del agua emergen de la combinacion de
hidrégeno y oxigeno, pero no pueden deducirse
completamente del estudio aislado de estos
elementos, la experiencia espiritual emerge de la
compleja interaccién de procesos neurales, pero
posee una cualidad irreductible que merece ser
estudiada en su propio nivel de organizacion.

LA CRITICA A LA PSEUDOCIENCIA Y LA RELIGION
DOGMATICA

Bunge fue un critico implacable de Ia
pseudociencia y de las afirmaciones religiosas que
pretenden tener estatus cientifico sin someterse
a los estandares de la metodologia cientifica. En
este sentido, su pensamiento converge con las
advertencias de Golombek sobre los peligros del
dogmatismo religioso. Sin embargo, a diferencia
de algunos reduccionistas radicales, Bunge
reconoce la legitimidad de investigar fenémenos
como la conciencia y la experiencia subjetiva,
siempre que se haga con rigor metodoldgico y
honestidad intelectual.

HACIA UN DIALOGO
“REALISMO CIENTiFICO”

FUNDAMENTADO EN €EL

Nuestro recorrido por las diferentes
posiciones en el didlogo entre ciencia y
espiritualidad revela la riqueza y complejidad de
este campo de estudio. La neurociencia de la
religion desarrollada por Diego Golombek
representa una contribucion fundamental al
demostrar los sustratos bioldgicos de Ia

20

experiencia espiritual, pero  debe ser
complementada con marcos filosoficos mas
amplios como el “realismo cientifico” de Mario
Bunge para evitar caer en reduccionismos
simplistas.

La perspectiva de Golombek, leida a través
del lente del “emergentismo” de Bunge, nos
permite entender la espiritualidad como un
fendbmeno natural que emerge de la compleja
organizacién del cerebro humano, sin por ello
reducir su significado o invalidar su importancia
en la experiencia humana. Al mismo tiempo, el
marco bungeano nos proporciona los criterios
necesarios para distinguir entre la investigacion
legitima de los fendmenos espirituales y las
afirmaciones pseudocientificas o dogmaticas.

La célebre exhortacion de Erwin Sedlmayr—
citada por Thomas Bruhn—a "nunca perder la
capacidad de cambiar de perspectiva y de mirar al
mismo sol de otra manera", captura la esencia de
la actitud mdas prometedora hacia esta relacién
compleja. No se trata de elegir definitivamente
una posicion sobre las otras, sino de cultivar la
capacidad de moverse entre diferentes marcos
interpretativos, reconociendo las perspectivas y
las limitaciones de cada uno.

El futuro de esta relacion milenaria
probablemente no residira en la victoria final de
una perspectiva sobre las demas, sino en nuestra
capacidad colectiva para sostener lo que Michael
Polanyi llamaba una "tensiéon creativa"—un
equilibrio dinamico entre diferentes formas de
conocimiento que, al mantenerse en diadlogo,



generan comprensiones mas ricas y matizadas
que cualquiera de ellas podria producir por
separado.

En un mundo que enfrenta desafios
existenciales que son a la vez técnicos y éticos,
ecoldgicos y espirituales, esta capacidad para
integrar multiples formas de conocimiento no es
un lujo académico, sino una necesidad practica.
La ciencia nos proporciona las herramientas para
comprender y transformar el mundo; Ia
espiritualidad nos ayuda a recordar por qué
deberiamos hacerlo, hacia qué fines y con qué
reverencia hacia el misterio que permanece en el
corazon de la existencia.

El realismo cientifico de Bunge, en su
rechazo tanto del dogmatismo como del
escepticismo radical, nos ofrece un camino
intermedio—una via que reconoce la legitimidad
de la investigacién cientifica de los fendmenos
espirituales, sin por ello conceder validez
epistémica a afirmaciones no contrastables. En
este sentido, representa quizds la posicion mas
madura y prometedora para navegar las
complejas aguas del didlogo entre ciencia y
espiritualidad en el siglo XXI.

REFERENCIAS

Bruhn, T. (2025). Science and Spirituality: No
Reason to Fear One Another. Research
Institute for Sustainability. https://www.rifs
-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and
-spirituality-no-reason-fear-one-another

Bunge, M. (2010). Matter and Mind: A
Philosophical Inquiry. Springer.

Capra, F. (1975). The Tao of Physics: An
Exploration of the Parallels Between
Modern Physics and Eastern Mysticism.
Shambhala Publications.

Cereijido, M. (2024). De batas y sotanas: Algunos
pensamientos sobre ciencia y religién. ISBN.
979-8861433648

Cereijido, M. (2007). La ignorancia debida. Libros
del Zorzal.

Daros, W. R. (2002). Religion y ciencia en el
pensamiento de Albert Einstein. Invenio, 5
(8), 47-55.

Dawkins, R. (2006). The God Delusion. Bantam
Press.

Dennett, D. C.

(2006). *Breaking the Spell:

Ciencia, espiritualidad y creencias ><

Religion as a Natural Phenomenon*. Viking

Penguin.
Dhar, P. (2012a, 21 de mayo). Science and
Spirituality.  *Nature India*. https://

doi.org/10.1038/nindia.2012.80

Dhar, P. (2012b, 28 de agosto). Science and
Spirituality: Explaining evolution. *Nature
India*. https://doi.org/10.1038/
nindia.2012.120

Dhar, P. (2012c, 15 de octubre). Science and
Spirituality: Soul searching. *Nature India*.
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148

Einstein, A. (1954). Ideas and Opinions. Crown
Publishers.

Golombek, D. (2018). Las neuronas de Dios: Una
neurociencia de la religién, la espiritualidad
y la luz al final del tunel. Siglo XXI Editores.

Kegan, R. (1982). The Evolving Self: Problem and
Process in Human Development. Harvard
University Press.

Noé, A. (2009). Out of Our Heads: Why You Are
Not Your Brain, and Other Lessons from the
Biology of Consciousness. Hill and Wang.

Polanyi, M. (1958). Personal Knowledge: Towards
a Post-Critical Philosophy. University of
Chicago Press.

¢ ‘L a ciencia nos
proporciona las

herramientas para
comprender y transformar el
mundo; la espiritualidad nos
ayuda a recordar por qué
deberiamos hacerlo, hacia
qué fines y con qué
reverencia hacia el misterio
que permanece en el corazon
de la existencia”

21


https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://www.rifs-potsdam.de/en/blog/2025/07/science-and-spirituality-no-reason-fear-one-another
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.80
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.120
https://doi.org/10.1038/nindia.2012.148

